

# La representación de los critos

A diferencia de los clásicos griegos, en el teatro prehispánico el concepto del destino individual está subordinado, ya que es el hombre convertido en numen, y no un dios transformado en hombre, su verdadero protagonista.

Ignacio Cristóbal Merino Lanzilotti



1 teatro, como fenómeno de comunicación, es una totalidad Su división en especialidades es meramente teórica. Y sólo en

épocas en extremo legalistas se ha intentado su separación en la práctica: en la épocaromana, poesis versus mimesis; y ahora palabra contra espectáculo. Bien es cierto que la transcripción de sus sistemas de las nos, verbal y gestual, a un pautado: interatura y kinetografía, en absoluto indican la inmovilidad de las artes de la representación, sino su mayor complejidad en la cultura. Y son justamente los valores autocráticos, identificados al colonialismo y a taexpresiones estéticas académicas y clásicas más desarrolladas con que las clases hermónicas interiorizan en las masas su tam bién optimista modelo de explotación, les que como lugar común aceptamos que « teatro, tanto popular como ceremordal, dadas sus profundas raíces étnicas, subvierte

La propia vanguardia teatral europea de la patafísica al teatro de la crueldad y del diadaísmo al absurdo, rompe con las pantas recionalistas; pero únicamente en el plano trorico conceptual, liberando la presencia de otros niveles de comunicación a través del actor, y abriendo el campo a la investigación de lo parateatral. En este ámbito, mas que la teoría selectiva de los géneros, se objecto instrumentos de análisis precisos como lasteorías de los factores motores, la luguero ca, la semiología, y las interpretaciones de la cultura surgidas con los descubrimaentes de la antropología, el estudio de la historia y los métodos de las ciencias sociales.

Se enriquece así la visión de las fiestas y ceremonias rituales indígenas que aún o celebran en la República de México confeteme a un santoral sincrético, identificando e las deformaciones debidas a la creciente influencia de la publicidad y del turismo. Se reinterpretan los signos dramáticos ceremoniales en sindiosis con la mentalidad europea, puesta en guardia ante el "descubrimiento", en las propias erónicas de los conquistadores. Y se estudian las dificultades que presentan a la investigación teatral los hallazgos arqueológicos, cada vez más reveladores.

Fiel a la evolución de la personalidad humana, y a su ruptura conforme a un criterio educativo unívoco, la teoría dramática occidental suele dar la impresión de continuidad, estratificándose en cada uno de los diversos relieves anímicos que recorre y en cada uno de los pueblos donde tiene arrago, a través de los tiempos. Al analizar el devenir escénico, éste permite distingua dos perspectivas principales tal y como lo atribuye Nietzsche a toda forma cultural. o es, una objetiva dada en el nivel de las aciones sociales, y otra de carácter subivo planteada en el ámbito del análisis de represiones del subconsciente. La consida trampa dieciochesca consistente en refutación del logos aristotélico, mediansus contradicciones intrínsecas, con que día la ideología romántica alemana en ernes invalidó el clasicismo francés y con la hegemonía cultural del gobierno absolista católico de París, sirve sin saberlo telón de fondo a la crítica teatral conmporánea.

Pero para la investigación escénica en éxico, no es Laoconte atacado por serentes marinas en las playas de Troya, lledo al límite de la intemporalidad plástica or Agesandro, ni, al extremo contrario del prior poético del canto segundo de La neida de Virgilio, lo que ahora está a dissión, sino el cuerpo del hombre y su liertad de acción y movimiento de acuerdo sus propios factores motores, así como la ecuperación de los términos lingüísticos riginarios que en este lugar del mundo demán sus funciones y sus partes en relación litual con el cosmos y la vida colectiva de tnias hoy a punto de extinguirse.

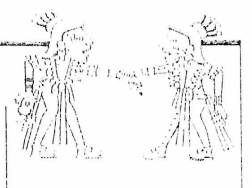
La supervivencia de fiestas y celebracioles espectaculares en Mesoamérica nos renite más que al teatro de personalidades o dirracionalismo existencial, a las danzas de ertilidad y a la dinámica de esculturas pélnicas y fálicas, como la del oxomatli mono

del período posclásico que representa, enmascarado y girando espiralmente con "serpientes", al dios del viento; o la del adolescente "atado" de Cumpich, perteneciente al período clásico tardío.

Claro está que entre las múltiples esculturas prehispánicas recientemente descubiertas, como en las reminiscencias de las danzas campesinas tan mutiladas y adulteradas, no todas registran la dinámica que hemos señalado; por el contrario, es notable desde el punto de vista del movimiento la represividad y hieratismo de la época propiamente atribuida a la cultura azteca. De suerte que podríamos suponer sin asegurarlo que es durante el período epiclásico en México cuando las formas dramáticas rituales y las danzas, paralelamente a los ejemplos escultóricos, obedecen a una marcada intención conjuratoria cosmogónica.

Lejos de antropomorfizarse la expresión en el contexto de las costumbres y usos diarios, son los propios hombres los que se

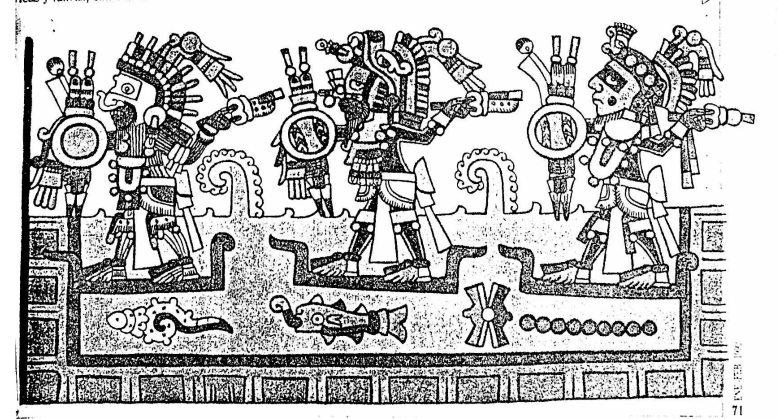
> Como en otras culturas similares, en el México precolombino la idea de la muerte dio lugar a una serie de ceremonias y rituales que incidieron directamente sobre el arte. Abajo, Ritual sobre el agua, "Códice Nuhall", lámina 80.



simbolizan a sí mismos como fuerzas esenciales y del cómputo del tiempo. De aquí que aparezca subordinado el concepto de destino individual, ya que es el hombre transformado en numen, y no Dios convertido en hombre, el protagonista del teatro prehispánico.

Todo hace pensar en una tendencia hegemónica de la meseta del Anáhuac que hizo evolucionar las artes de los pueblos en detrimento de una concepción antropocentrista, hacia la representación mágica, objetiva de mitos litúrgicamente pantados, y no hacia el conflicto dramático y libre juego de ideologías, como hubieran deseado algunos investigadores, para legitimar la presencia del teatro de caracteres en México antes de la Conquista. Pero otros investigadores se han interesado más en las representaciones religiosas festivas y en las transcripciones de los ritos de las diversas regiones.

Junto a las novedosas interpretaciones que Antonin Artaud hizo en 1948 de la utilización de alucinógenos en las ceremonias religiosas y de las instrumentaciones del rarajipari, juego tribal de los tarahumaras consistente en una carrera de resistencia por el Cañón del Cobre, entre despeñade-



ros, en la que los corredores, descalzos y divididos en dos grupos, patean una comaca o bola de madera durante más de un día, a pleno sol y bajo la tormenta, alumbrándose de noche por teas encendidas, están las no menos originales tesis de los historiadores mexicanos del siglo XIX acerca del juego de pelota y del volador de los nahuas.

Si, por su relación con las fases de la luna, la carrera de los tarahumaras parece evocar los ciclos menstruales, y toda la competencia se convierte así, a su modo, en un rito de fertilidad en el que el óvulo, representado por la comaca labrada, juega un sinnúmero de mutaciones cada vez que ésta es alcanzada por los pies de los exhaustos varones, estamos ante un fenómeno de magia imitativa: presenciamos la fecundación.

Entran en juego una serie de instrumentos homeopáticos, consistentes en atribuir eficacia real a la acción efectuada sobre los objetos simbólicos. Añádase a todo ello el hecho irreversible de la extinción de las tribus aborígenes del norte del continente. El rito se convierte así, como toda representación teatral, en la expresión más intima de los anhelos colectivos, en este caso la lucha por la supervivencia. Pero el hombre de la ciudad alejado de las fuentes naturales de producción, no puede ser partícipe en la ceremonia, su interés consumista se limita a una mera curiosidad de turismo antropológico.

## El "Rabinal Achí"

Otras teorías que van del rigor científico a la aplicación de doctrinas esotéricas han tomado como objeto de estudio al manus-



Junto a estas
Imeas, danzonte
bailando de piotias
Abajo, danzante
mitotiani
macehuani, dos
danzantes
disfrazados de
quetzales, las
tameras (maga) y
un danzante vestido
de cosote

crito del Baile del Tion, legado por el último depositario de una tradición oral, el anciano Bartolo Zis, a su ciudad natal de San Pablo de Rabinal, Guatemala, en 1856. Seis años después, el abate Carlos Esteban Brasseur lo tradujo y dio a conocer en francés; siendo ya en este siglo redescubierto bajo la luz de la aritmología sagrada, como única pieza conocida del "antiguo teatro amerindio" por el profesor de la Sorbona, Georges Raynaud.

Considerada como verdadera tragedia, este texto dramático del *Rabinal Achi* o Varón de Rabinal, o Haab uinal (dieciocho uinales o veintenas, referidas al año solar de 360 días más otros cinco aciagos y seis horas), es la prueba que esgrimen los defensores de las literaturas americanas para demostrar la existencia de un verdadero teatro prehispánico a la manera de Tespis o Frínico, si bien no de Esquilo, en la medida que el texto permite el análisis literario y la clasificación de caracteres sobre un trasfor do ético. Sin embargo, la estructura dramática del *Rabinal Achí*, pese a sus mutilaciones, como la de la mayor parte de las celebraciones escénicas mesoamericanas, parece residir en la relación numérica y en su exacto cómputo del tiempo. Independientemente de su técnica narrativa y de la





leión retrospectiva de las acciones ropician la captura, reverencia y marlel Varón de los Queché, alegoría del a Venus, prevalece la reiteración litán las invocaciones, el difrasismo y eldismo sintético y antitético que van mando con exactitud, al igual que las des sagradas, las calzadas ceremonialas pirámides, con sus cuerpos, taluspacios, escalinatas, medidas geoméy ubicación estratégica, el conjuro de as del calendario y del movimiento de stros.

, poéticamente, se estructuran los los y duración de los combates con douilas amarillas y otros tantos jaguares illos, el ritmo de la danza ritual con la ella Piedra Preciosa, alegoria de la 1 y de la primavera, y el diálogo con la encia lunar y acuática del Jefe Cinco a, así como la lucha gladiatoria con el endiente solar, el Varón de Rabinal, que sa a la estrella matutina, cuya muerte olizada por el sacrificio del Varón de luché contribuye a la regeneración de la.

#### ito sacrificial

ra hacerse una idea de la repercusión al que tenían estas representaciones des, tan distinto al placer de la expecia libresca que suscitan ahora, cabe ordar uno de los sacrificios más crueles México Antiguo, que consistía en dar erte a un cautivo virgen después de hao honrado con fiestas y procesiones nfales. La víctima era atada a un poste el patio del templo, se la desnudaba y nijaba toda de azul, marcándole el cora-

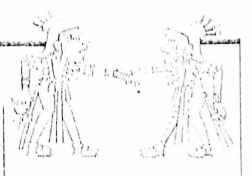
zón con una señal blanca. El cantar de X'Kolom ché nos habla de cómo se le trataba: "Endulza tu ánimo, bello/ hombre; tú vas/ a ver el rostro de tu padre/ en lo alto (...)/ Date ánimo y piensa/ solamente en tu padre; no/ tomes miedo; no es/ malo lo que se te hará (...) porque tú eres a quien se ha dicho/ que lleve la voz/ de tus convecinos/ ante nuestro Bello Señor/ aquel que está puesto aquí sobre la Tierra/ desde hace ya muchísimo..."

Luego, "subía el sucio del sacerdote vestido y con una flecha le hería en la parte verenda", y untando con la sangre sus ídolos, daba una señal a los bailadores y reiniciaba el canto: "Da tres ligeras vueltas/ alrededor de la columna de piedra pintada/ ahí donde está atado el viril/ hombre joven, virgen e inmaculado./ Da la primera, a la segunda toma tu arco, ponle la flecha./ apúntale al pecho, no es necesario/ que pongas toda tu fuerza/ para asaetearlo, para no/ herirlo profundamente en sus carnes,/ para que pueda sufrir un poquito".



l rito se convierte en la

expresión más íntima de los anhelos colectivos, de la lucha por la supervivencia.

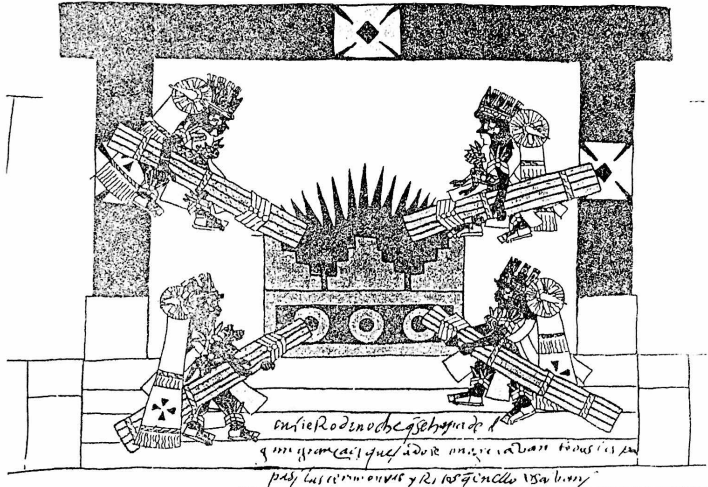


Durante el baile y por orden, "ponianle al punto los pechos como un crizo de flechas", luego le sacaban el corazón y despeñaban el cuerpo muerto, desollándolo enseguida; "y, desnudo el sacerdote, en cueros vivos, se forraba con aquella piel y bailaban con él los demás...". Generalmente se comían la carne del sacrificado, a manera de comunión, pues de este modo participaban de los poderes del dios ya identificado con la víctima. "Había además, por virtud del fanatismo, la creencia de que el sacrificio era causa de felicidad para la victima y sus parientes, y así acompañaban la ceremonia con estruendosos bailes y algazaras y ruido de tunkules, lortugones, flautas, canuelas, y voces de cantores". Es claro aqui el proceso de las religiones primitivas, de recriminación colectiva, muerte, comunión y éxtasis general; estructura simbólica que es inherente también a la tragedia antigua.

También la vida sexual tenía un sentido teúrgico, como parte del ciclo de fertilidad, y solía significar tabú, en la medida que escapaba a la comprensión y se convertía en causa de temor. Incluso la muerte natural era motivo de exaltación y de verdadero terror ante los antiguos pobladores, que hacian llantos, abstinencias, velaciones y ayunos por sus difuntos, a los que amortajaban y daban sepultura con ofrendas y bebidas, llenándoles la boca de maiz molido. En nuestros días las fiestas de muertos, para







las que se preparan comidas, pan especial, calaveras y juguetes de azucar revisten gran solemnidad en el campo y en los barrios, convertidas ya en fuente de atracción para los medios de comunicación de masas. Pero sabemos que antiguamente, entre la generación y la muerte -limites de la vida corpórea-, se establecía una causalidad mágica con el cosmos (culpa-castigo, renuncia-recompensa), ya que el rito exigia la continencia general y era menester el uso de objetos y seres vírgenes. Y la ceremonia por excelencia, el rito sacrificial, observado por nuestros pueblos a lo largo de su historia, cobró con el sacrificio humano una mayor importancia durante la influencia nahua; y se conservó solapadamente y en las propias iglesias, aún años después de la Conquista, pues ya habian "sustituido a las creencias las solemnidades de la liturgia y al amor de sus dioses el temor de sus sacerdotes'

Perros, aves, iguanas y toda clase de animales; cautivos, esclavos y aún los propios hijos especialmente criados para ello, eran sacrificados, arrancandoseles el corazón que era ofrecido a los thoses. Existia la firme creencia de que la vida residia en el corazón, y que éste era origen del florecimiento del espíritu, de la inteligencia, y de la identidad del hombre. Hacían, además, varias clases de sacrificios humanos, individuales y colectivos, en las fechas fijas que consagraban cada uno de los dieciocho meses del año a sus deidades, y en otras varias fiestas móviles, y muy especialmente en una muy notable que hacían cada ocho años, para la cual se preparaban todos ayunando a pan y agua durante ocho días.

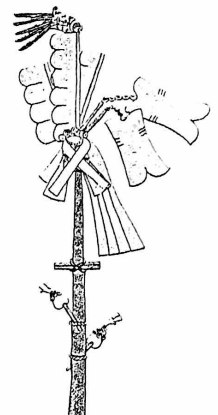
En el altiplano, el conjunto de espectáculos que comprendía cada uno de estos juegos sacrificiales variaba, según se tratase de ofrendas gremiales a sus divinidades protectores, de formas confesionales colectivas para barrer las culpas, de penitencias fálicas entre hombres, de propiciación de las lluvias o para exorcizar males, de pronósticos y filtros mujerdes, de transmutaciones en la esencia del numen, que era forrado con la piel del iniciado, o como cuando personificando al dios las víctimas eran introducidas dentro del ídolo hueco, donde se les prendia fuego, etcétera. Pero las conmemoraciones más solemenes, verdaderas formas de conjuro mágico espectacular, exigian "guerras floridas" previas para atrapar cautivos para el sacrificio masivo; y en ellas bacían participar los varios centros ceremoniales de las diversas poblaciones que estaban integradas política y económicamente Así para la fiesta del Tlacaxipehualizth (desollamiento de hombres), consagrada al dios Xipe en la segunda ventena del año se precisaba la intervención de todos los habatantes que hacían ayunos, penitencias, sa humerios y ofrendas, ataviados teatralmente con plumas de colores y máscaras de sas animales totémicos, haciendo movimientos pautados acordes con sus dignidades y jerarquías: por lo que el rito se desarrollaba a lo largo de once espectáculos ludicos deferentes, uno de ellos, el impresionante sa crificio gladiatorio con los combates de caballeros Tigre y caballeros Aguila sobre la piedra de sacrificios.

Todavía en nuestra época, descontextualizados, se representan fragmentos de corjuros mágicos espectaculares, juegos corael de los voladores de la sierra totomaca (Puebla y Veracruz), que contiene multipleimplicaciones numerológicas mágicas. Con sagrado originalmente este juego del volador a Xiuhtecuhtli, dios del fuego, en su advocación de Señor del Año o Naulivotecula-

li (cuatro veces señor), parece representar la relación entre las cuatro estaciones del ciclo agricola y la cuenta del año en veintenas; consiste en un acto circense, en el que cuatro acróbatas, disfrazados de pájaros, penden de sendas cuerdas atadas a un mecanismo giratorio en lo alto del poste, desde el que trazan simbólicamente la órbita terrestre. Los cuatro voladores, representación plástica de equinoccios y solsticios, caracterizan además los cuatro soles cosmogónicos, indicando por su color los cuatro nombres básicos de los días del calendario: tochtli (conejo), acatl (caña), tecpatl (pedernal), calli (casa) que multiplicados por las unidades de trece vueltas con que se hacía la suma del siglo lunar, nos dan un total de cincuenta y dos, que es el número de años del siglo solar náhuatl. O sea que el espectáculo, expresión gráfica del Nahui Ollin Quinto Sol, no sólo resultaba una mandala de colores en movimiento, pleno de sugerencias para la meditación y el trance, sino que además registraba con exactitud la cuenta de los días, lunares y solares, conforme a la aritmología sagrada y a la observación planetaria.

La imitación de los movimientos astronómicos está presente incluso en las farsas y juegos obscenos de carácter más mundano. Y es de suponerse que con la liturgización de los ritos guerreros a los dioses celestes se fueron enfatizando también en las danzas terrestres, originadas en la caza, la pesca y las siembras, ciertas implicaciones conjuratorias, que por igual afectaron los movimientos cotidianos, y suponían una mayor protocolización de las acciones, geometrizándolas conforme a la cosmogonía guerrera. De aquí que los pasatiempos histriónicos, que suponen un desarrollo li-

omo en la tragedia griega, en las religiones primitivas perviven la recriminación colectiva, la muerte, la comunión y el éxtasis general.



bre e improvisado del tempo-ritmo del actor, al igual que las representaciones orgiásticas cómicas y sonrientes, como las mascaritas totonacas, las esculturas a Tlazolteotl, diosa de la carnalidad de los pueblos huastecos, las figuritas de danzantes y escenas domésticas de Remojadas, de rostros risueños de expresión más humana, y el sentido del humor como el de la cerámica de los tecas, que representa festejos, juegos acrobáticos, perros que bailan y temas de amor; al igual que las críticas satíricas y chocarreras del Excuecuech, caritravieso, en el mercado de Tlatelolco y los cantos de huilas, prostitutas, de la Gran Tenochtitlan. deben haber seguido teatralizandose como un fenómeno marginal a la expresión ritual hegemonica siglos antes de la censura cristiana.

Si las lápidas de los llamados "danzantes" de Monte Albán, Oaxaca (fusión Olmeca-Zapoteca, s. VI a.C.), representados con el sexo florido, son para la reciente investigación cautivos, desnudos y mutilados, y la colocación de sus cuerpos y las posiciones de sus miembros son imposibles de imitar, en cambio, ilustran la espacialización del movimiento atemporalizado.

Pero debe pensarse en la ritualización pautada y en los principios rectores a que pudo llegar la vida colectiva ya desde los origenes de las culturas mesoamericanas, antes de llegar a su máximo apogeo con el pueblo del Quinto Sol, los aztecas. Ya los habitantes de la región del bule, los olmecas

Danza de Xocoté-Huetzi "Codice Borbonu o En la pagina anterior, Ceremonia del tuego mievo, "Codice Borbônico", lámina 34. (800 a.C.) habían iniciado la observación astronómica, el cultivo del maíz, el calendario, la disposición ceremonial de las plazas y construcciones, y el juego de pelota, indicando con cabezas gigantescas de piedra y altares monolíticos que muestran sacerdotes llevando en brazos niños al sacrificio, el paso de las religiones matriarcales hacia un orden militar.

Las fastuosas ceremonias documentadas en los frescos de Bonampac en las selvas de Chiapas (periodo clasico maya) confrontan las imágenes de músicos con sus instrumentos, carapachos y caracolas, y de danzantes disfrazados de cangrejos, iguanas, cocodrilos, ejecutando uno de sus bailes acuáticos, que contrastan con la visión hiératica de dignatarios (Ahkin Mai y Halac Huinic), profetas (Chilanes), oficiantes (Ahkines), sacrificadores (nacomes) y asistentes (chaces); representaciones en paralelismo antitético con los exuberantes mascarones esculpidos del Chac, imagen del trueno, dios de la Iluvia, y con las pequeñas ranas Uo que con sus cantos, antes de llover, son sus músicos y sus asistentes.

Espíritus protectores de hombres, familias y pueblos: Chanes (culebras). Zog (murciélagos), Tukurub (búhos), Balam (tigres). Geh (venados). Quelens (papagayos), etcétera, que se invocaban en danzas del Cux (comadreja), del Iboy (armadillo), del Itzul (cienpiés), de las Chitic (zancudas); y se representaban teatralmente con máscaras de cuero y con un espectacular vestuario de papel, que se destruía al representar la pantominia de la lucha de los gemelos divinos, Hunahpú e Ixabalanqué, contra las fuerzas caóticas de la región subterránea, son algunos ejemplos del carácter contradictorio fársico-litúrgico del teatro ceremonial, en esta región.

Pero la observación planetaria existe incluso en el bailete de "El Güegüense o macho ratón" de Nicaragua (Nic-Anahuac), cuando dice: "...asanegame ese lucero de la mañana que relumbra del otro lado del mar, asanegame esa jeringuita de oro para ya remediar el Cabildo Real...", a lo que el gobernador replica, ganando esta especie de albur o doble sentido profano y sagrado: "Para tu cuerpo, Güegüense" ("métaselo en el culo").

Es evidente que el drama ceremonial en Mesoamérica obedece predominantemente a condiciones que difícilmente tienden a los niveles de identificación sentimental observables en cambio en la estructura melodramática del teatro incaico, como el texto de Ollantay, escrito en lengua quechua y traducido al castellano en 1868, con no poca influencia de la impulsividad romántica. De

la misma manera que en la cultura griega antigua se hace presente la visión jurídica romana, ciñendo la vida social a la legalidad y al derecho, también en las culturas mesoamericanas se puede percibir una forma de sistematización simbólica ritual que apresa la disarmonía subjetiva originada en el período mítico tribal.

Así, puede hacerse referencia a una esfera mágica, a la que hay que atribuir el origen del teatro ceremonial, paradójicamente objetivo, ya que en él se formulan recetas para conjurar las fuerzas del universo y utilizarlas en provecho del hombre. A ella, como se ha señalado, pertenecen los ritos de la fertilidad y de la muerte, las danzas miméticas, los cantos onomatopéyicos, y las ceremonias sacrificiales y orgiásticas, cuyas

estrella vespertina y de estrella matutina. Los cronistas del siglo XVI trataron de identificar en él a Santo Tomás; otros, al Apóstol Santiago y algunos al mismo Cristo. Los indígenas que esperaban el retorno del das Quetzalcoall por el oriente, se sintieron confundidos a la llegada de los españoles que por coincidencia parecian venir a cumplu la profecía. Estos, por su parte, difundieron el mito de que, durante las batallas, al aparecer Venus en el firmamento, el Apóstol Santiago se hacia presente también con su corcel blanco, para definir la victoria contra los idólatras, complementándose así el cruce de mitos que ofrece la conquista de México. La convención cultural de conjurar la vida y la acción mediante sus combates rituales pudo haber influido en el aspecto mágico, pa-

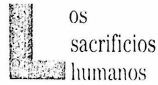




metamorfosis van en un sentido diverso a la evolución de las formas dramáticas antropocéntricas que conocemos.

Un ejemplo muy ilustrativo de conjuro ceremonial es el que podemos reconstruir a través de la leyenda nahua de Quetzalcóatl (dios serpiente emplumada), que ejemplifica de manera animista el juego ritual de pelota. Este personaje histórico blanco y barbado del siglo IX de nuestra era, objeto de un culto positivo en que se habían abolido los sacrificios humanos, está identificado al viento y al planeta Venus en sus formas de ra determinar la defensa y la derrota de los aztecas. Pero volvamos a la representación ritual húdica del Quetzalcóatt luminoso, lucero de la mañana y de la tarde, genelo de Cristo ahora, cuyo regreso ciclico esperaban los nahuas. Las crómicas, los códices y los monumentos arqueológicos relatan como la bondad de Quetzalcóatt era tan grande que los dioses se sintieron celosos y decidieron hacer una intriga para que el sacerdote se mirase ante el espejo de la Luna Tozcatlipoca, y se avergonzara de su palidez. De suerte que, herido en lo más pro-

undo de su orgullo, decidió engalanarse on plumas y joyas y pintar su rostro, tal y omo luce el reflejo del lucero sobre el mar, roduciendo la silueta luminosa de una sers**ie**nte emplumada. Incapaz de detener la luha cósmica, rompió su abstinencia, se emriagó con pulque y aguamiel, y a la hora lel crepúsculo fecundó a su hermana Xohitlpetatl (cama de flores). Para cometer ste incesto, y dejar su simiente se sepultó ajo la tierra, período que coincide con los lías en que Venus no aparece, antes de surir de nuevo como lucero de la mañana. Y s entonces cuando la feyenda atribuye a Juetzalcoatl encaminarse a la playa para innolarse saltando en una gran hoguera, el ol; y a los pájaros que anuncian el alba y a aurora con sus títulos, tomar su corazón

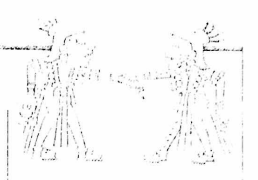


partían de la creencia de que la vida residía en el corazón, origen del florecimiento del espíritu, la inteligencia y la identidad del hombre.



de entre las cenizas y depositarlo en el cielo, donde se convierte en estrella. Así vuelve a emerger Venus del fuego solar cada día durante el ocaso, en el siguiente período.

Ahora bien, el simbolismo astronómico de este mito se realiza plenamente en el ritual del juego de pelota, que consistía en que un jugador hiciera pasar a golpes de muslos y brazos una bola de hule a través del hueco de un disco de piedra colocado a gran altura; uno sobre cada uno de los dos muros paralelos que flanquean las canchas de juego, cuyas ruinas todavía se yerguen en las ciudades prehispánicas. Los equipos de jugadores contendientes, siempre en número simbólico: tal vez doce para sumar trece con el dios, período del año lunar y suma de los niveles celestes que, multiplicada



por los cuatro cuadrantes o rumbos del universo, que es el número relativo a las estaciones, a los colores básicos nahuas (blanco, negro, rojo y azul) y a los cuatro soles cosmogónicos que preceden al Quinto Sol, da el total de cincuenta y dos, que representa el siglo que los nahuas commemoraban con la ceremonia del fuego nuevo y la extinción del viejo. En todo esto entra en juego la numerología sagrada y la astronomía religiosa. Si el disco simboliza el sol, el cuerpo del jugador representa a la Luna, la cancha rectangular a la Tierra, y la pelota, a Venus: la lucha cósmica está conjurada.

Entre los cantos sagrados conservados en el Manuscrito de Cantares Mexicanos, algunos de ellos son considerados como dramas embrionarios, como el canto que conmemoraba "la ida de Quetzalcóatl", el llanto del pueblo, la invención del maíz y las artes que. a semejanza de Prometeo, había enseñado a los toltecas. Los textos muestran la intervención de un cantor que micia el relato, y del coro que repite estribillos al son de las danzas y se prodiga en exclamaciones de dolor: "Sólo queda en pie la caza de turquezas, la casa de serpiente que tú dejaste er-guida allá en Tula: vamos a gritar". Y al final, la gratitud del pueblo se eleva en un canto al dios dador de la vida: "De múltiples colores se matiza nuestro florado sustento; alla viene a erguirse para abrir sus granos: esta en la presencia del dios que hace hieir el dia'

No es casual que los tetlahuchnetzguiti nahuas y los bald; amos mayas (farsantes y mimos chocarreros) honrasen a Quetzalcóarl o Kukulkán (serpiente emplumada en maya), y reptesentasen ante sus templos circulares, con disfraces y máscaras de animales, los vicios sociales, divirtiendo y criticando al pueblo que acudía a las plazas. El dios serpiente emplumada, también representación del viento fecundador y binomio terrestre-celeste, resalta por su carácter agonístico, al igual que Dionisos para la tragedia y la comedia griegas; esto es, por su embriaguez, sacrificio y resurrección, fiel a sus origenes agricolas. Pues no hay que olvidar que en este teatro lo más importante debió ser el simbolismo de las religiones : agricolas que concebian al hombre hecho del producto base de su economía: "de maiz amarillo y de maiz blanco se hizo su carne; de masa de maíz se hicieron los brazos y las piernas del hombre".

#### CEREMONIAS ESPECTACULARES PREHISPANICAS.

### Por IGNACIO CRISTOBAL MERINO LANZILOTTI. (1)

El Teatro como fenómeno de comunicación es una totalidad. Su división en especialidades es meramente teórica. Y sólo en épocas en extremo legalistas se ha intentado su separación en la práctica: en la época romana, poesis versus mimesis; y ahora, palabra contra espectáculo. Bien es cierto que la transcripción de sus sistemas de signos, verbal y gestual, a un pautado: litera tura y kinetografía, en absoluto indican la inmobilidad de las artes de la representación, sino su mayor complejidad en la cultura. Y son justamente los valores autocráticos, identificados al colonialismo y a las expresiones estéticas académicas y clásicas más desarrolladas con que las clases hegemónicas interiorizan en las masas su también optimista modelo de explotación, los que como lugar común aceptamos que el teatro tanto popular como ceremonial, dadas sus profundas raíces étnicas, subvierte.

La propia vanguardia teatral europea, de la patafísica al teatro de la crueldad y del dadaísmo al absurdo, rompe con las pautas racionalistas; pero únicamente en el plano teórico conceptual, liberando la presencia de otros niveles de comunicación a través del actor, y abriendo el campo a la investigación de lo parateatral. En este ámbito, más que la teoría selectiva de los géneros, se nos ofrecen instrumentos de análisis precisos como las teorías de los factores motores, la lingüística, la semiología, y las interpretaciones de la cultura surgidas con los descubrimientos de la antropología, el estudio de la historia y los métodos de las ciencias sociales. Se enriquece así la visión de las fiestas y ceremonias rituales indígenas que aún se celebran en la república mexicana conforme a un santoral sincrético, identificándose las deformaciones debidas a la creciente influencia de la publicidad y del turismo. Se reinterpretan los signos dramáticos ceremoniales en simbiosis con la mentalidad europea, puesta en guardia ante el "descubrimiento", en las propias crónicas de los conquistadores. Y se estudian las dificultades que presentan a la investigación teatral los hallazgos arqueológicos, cada vez más reveladores.(2)

Fiel a la evolución de la personalidad humana, y a su ruptura conforme a un criterio educativo unívoco, la teoría dramática occidental suele dar la impresión de continuidad, estratificándose en cada uno de los diversos relieves anímicos que recorre y en cada uno de los pueblos donde tiene arraigo, a través de los tiempos. Al analizar el devenir escénico permite distinguir dos perspectivas principales tal y como lo atribuye Nietzsche a toda forma cultural(3), esto es, una objetiva dada en el nivel de las relaciones sociales, y otra de carácter subjetivo planteada en el ámbito del análisis de las represiones del subconciente. La consabida trampa dieciochesca consistente

一 一 一

en la refutación del <u>logos</u> aristotélico(4), mediante sus contradicciones intrínsecas, con que un día la ideología romántica alemana en ciernes invalidó al clasicismo francés y con el la hegemonía cultural del gobierno absolutista católico de París, sirve sin saberlo de telón de fondo a la crítica teatral contempo ránea. Pero, para la investigación escénica en México, no es Laoconte atacado por serpientes marinas en las playas de Troya, llevado al límite de la intemporalidad plástica por Agesandro, o al extremo contrario del horror poético del canto segundo de la "Eneida" de Virgilio, lo que ahora está a discusión; sino el cuerpo del hombre y su libertad de accioón y movimiento de acuerdo a sus propios factores motores, así como la recuperación de los términos lingüísticos originarios que en este lugar del mundo definían sus funciones y sus partes en relación ritual con el cosmos y la vida colectiva de étnias hoy a punto de extinguirse.(5)

La supervivencia de fiestas y celebraciones espectaculares en mesoamérica (6) nos remite más que al teatro de personali dades; oal irracionalismo existencial, a las danzas de fertilidad y a la dinámica de esculturas pélvicas y fálicas, como la del ozomatli mono del período postclásico que representa, enmascarado girando espiralmente con "serpientes", al dios del viento (7); o la del adolescente "atado" de Cumpich, perteneciente al período clásico tardío (8). Claro está que entre las múltiples esculturas prehispánicas recientemente descubiertas, como en las reminiscencias de las danzas campesinas tan mutiladas y adulteradas, no todas registran la dinámica que hemos señalado; por el contrario, es notable desde el punto de vista del movimie $\underline{\mathbf{n}}$ to la represividad y hieratismo de la época propiamente atribuída a la cultura azteca. De suerte que podríamos suponer sin asegura<u>r</u> lo que es durante el período epiclásico en México (9) cuando las formas dramáticas rituales y las danzas, paralelamente a ejemplos escultóricos, obedecen a una marcada intención conjuratoria cosmogónica. Lejos de antropomorfizarse la expresión en el contexto de las costumbres y usos diarios, son los propios hombres los que se simbolizan a sí mismos como fuerzas esenciales y del cómputo del tiempo. De aquí que aparezca subordinado el concepto de destino individual, ya que es el hombre transformado en númen, y no Dios convertido en hombre, el protagonista del teatro prehispánico.

Todo hace pensar en una tendencia hegemónica de la meseta del Anáhuac que hizo evolucionar las artes de los pueblos en detrimento de una concepción antropocentrísta, hacia la representación mágica objetiva de mitos liturgicamente pautados, y no hacia el conflicto dramático y libre juego de ideologías, como hubieran deseado algunos investigadores, para legitimar la presencia del teatro de caracteres en nuestro país antes de la conquista. Pero otros investigadores se han interesado más en las representaciones religiosas festivas y en las transcripciones de

los ritos de las diversas regiones. Junto a las novedosas interpretaciones que Antonin Artaud hizo en 1948 de la utilización de alucinógenos en las ceremonias religiosas y de las instrumentaciones del rarajípari, juego tribal de los tarahumaras consistente en una carrrera de resistencia por el Cañon del Cobre, entre despeñaderos, en la que los corredores, descalzos y divididos en dos grupos, patean una comaca o bola de madera durante más de un día, a pleno sol y bajo la tormenta, alumbrándose de noche por teas encendidas, estan las no menos originales tesis de los historiadores mexicanos del siglo XIX acerca del juego de pelota y del volador de los nahuas.

Si, por su relación con las fases de la luna, la carrera de los tarahumaras parece evocar los ciclos menstruales, y toda la competencia se convierte así, a su modo, en un rito de fertil<u>i</u> dad en el que el óvulo, representado por la comaca labrada, juega un sinnúmero de mutaciones cada vez que ésta es alcanzada por los pies de los exhaustos varones, estamos ante un fenómeno de magia imitativa: presenciamos la fecundación. Entran en juego una serie de instrumentos homeopáticos, consistentes en atribuír eficacia real a la acción efectuada sobre los objetos simbólicos. Añadase a todo ello el hecho irreversible de la extinción de las tribus aborígenes del norte del continente. El rito se convierte así, como toda representación teatral, en la expresión más intima de los anhelos colectivos, en este caso, la lucha por la supervivencia. Pero el hombre de la ciudad alejado de las fuentes naturales de producción, no puede ser partícipe en la ceremonia, su interés consumista se limita a una mera curiosidad de turismo antropológico.(10)

Otras teorías que van del rigor científico a la aplicación de doctrinas esotéricas han tomado como objeto de estudio al manuscrito del baile del Tun, legado por el último depositario de una tradición oral, el anciano Bartolo Zis, a su ciudad natal de San Pablo de Rabinal, Guatemala, en 1856. Seis años después el abate Carlos Esteban Brasseur lo tradujo y dió a conocer en francés; siendo ya en este siglo redescubierto bajo la luz de la aritmología sagrada, como única pieza conocida del "antiguo teatro amerindio" por el profesor de la Sorbona, Georges Raynaud. Considerada como verdadera tragedia, este texto dramático del "Rabinal Achí" o Varón de Rabinal, o Haab uinal (dieciocho uinales o veintenas, referidas al año solar de 360 días más cinco aciagos y seis horas), es la prueba que esgrimen los defensores de las literaturas americanas para demostrar la existencia de un verdadero teatro prehispánico a la manera de Tespis o Frinicios si bien no de Esquilo, en la medida que el texto permite el análisis literario y la clasificación de caracteres sobre un trasfondo ético. Sin embargo, la estructura dramática "Rabinal Achí", pese a sus mutilaciones como la destructura de , pese a sus mutilaciones, como la de la mayor parte de las celebraciones escénicas mesoamericanas, parece residir en la relación numérica y en su exacto cómputo del tiempo

Independientemente de su técnica narrativa y de la exposición retrospectiva de las acciones que propician la captura, reverencia y martirio del Varón de los Queché, alegoría del planeta venus, prevalece la reiteración litánica en las invocaciones, el difrasismo y el paralelismo sintético y antitético que van eslabonando con exactitud, al igual que las ciudades sagradas, las calzadas ceremoniales y las pirámides, con sus cuerpos, taludes, espacios, escalinatas, medidas geométricas y ubicación estratégica, el conjuro de los días del calendario y del movimien to de los astros. Así poéticamente se estructuran los tiempos y duración de los combates con doce águilas amarillas y otros tantos jaguares amarillos, el ritmo de la danza ritual con la doncella Piedra Preciosa, alegoría de la tierra y de la primavera , y el diálogo con la presencia lunar y acuática del Jefe Cinco Lluvia, así como la lucha gladiatoria con el contendiente solar , el Varón de Rabinal, que eclipsa a la estrella matutina, cuya muerte simbolizada por el sacrificio del Varón de los Queché contribuye a la regeneración de la vida.(11)

Para hacerse una idea de la repercusión social que tenían estas representaciones rituales, tan distinto a placer de la experiencia libresca que suscitan ahora, cabe recordar uno de los sacrificios más crueles del México Antiguo, que consistía en dar muerte a un cautivo virgen después de haberlo honrado con fiestas y procesiones triunfales. la victima era atada a un poste en el patio del templo, se la desnudaba y embijaba toda de azul, marcándole el corazón con una señal blanca. El cantar de X'Kolom ché nos habla de cómo se le trataba: "Endulza tu ánimo, bello/ hombre; tú vas/ a ver el rostro de tu padre/ en lo alto (...)/ Date ánimo y piensa/ sólamente en tu padre; no/ tomes miedo: no es/ malo lo que se te hará (...) porque tú eres a quien se ha dicho/ que lleve la voz/ de tus convecinos/ ante nuestro Bello Señor/ aquel que está puesto, aquí sobre la tierra/ desde hace ya muchisimo ..." Luego, "subia el sucio del sacerdote vestido y con una flecha le hería en la parte verenda"(12), y untando con la sangre sus ídolos, daba una señal a los bailadores y reiniciaba el canto: "Da tres ligeras vueltas/ alrededor de la columna de piedra pintada/ ahí donde está atado el viril/ hombre joven, virgen e inmaculado./ Da la primera, a la segunda toma tu arco, ponle la flecha,/ apúntale al pecho, no es necesario/ que pongas toda tu fuerza/ para asaetearlo, para no/ herirlo profundamente en sus carnes,/ para que pueda sufrir un poquito."(13)

Durante el baile y por órden, "poníanle al punto los pechos como un erizo de flechas", luego le sacaban el corazón y despeñaban el cuerpo muerto, desollándolo enseguida; " y, desnudo el sacerdote, en cueros vivos, se forraba con aquella piel y bailaban con él los demás..."(14) Generalmente se comían la carne del sacrificado, a manera de comunión pues de este

modo participaban de los poderes del dios ya identificado con la víctima. "Había además, por virtud del fanatismo, la creencia de que el sacrificio era causa de felicidad para la víctima y sus parientes, y así acompañaban la ceremonia con estruendosos bailes y algazaras y ruído de tunkules, tortugones, flautas, cañuelas, y voces de cantores."(15) Es claro aquí el proceso de las religiones primitivas, de recriminación colectiva, muerte, comunión y éxtasis general; estructura simbólica que es inherente también a la tragedia antigua.

También la vida sexual tenía un sentido teúrgico, como parte del ciclo de fertilidad, y solía significar tabú, en la medida que escapaba a la comprensión y se convertía en causa de temor. Incluso la muerte natural era motivo de exal tación y de verdadero terror entre los antiguos pobladores, que hacían llantos, abstinencias, velaciones, y ayunos por sus difuntos, a los que amortajaban y daban sepultura con ofrendas y bebidas, llenándoles la boca de maíz molido. En nuestros días las fiestas de muertos, para las que se preparan comidas, pan especial, calaveras y juguetes de azúcar revisten gran solemnidad en el campo y en los barrios; convertidas ya en fuente de atracción para los medios de comunicación masiva. Pero sabemos que antiguamente entre la generación y la muerte -límites de la vida corpórea- se establecía una causalidad mágica con el cosmos (culpacastigo, renuncia-recompensa); ya que el rito exigía la continencia general y era menester el uso de objetos y seres virgenes. Y la ceremonia por excelencia, el rito sacrificial, observado por nuestros pueblos a lo largo de su historia, cobró con el sacrificio humano una mayor importancia durante la influencia nahua; y se conservó solapadamente y en las propias iglesias aun años después de la conquista, pues ya habian "substituido a las creencias las solemnidades de la liturgia y al amor de sus dioses el temor de sus sacerdotes."(16)

Perros, aves, iguanas y toda clase de animales; cautivos, esclavos y aún los propios hijos especialmente criados para ello, eran sacrificados, arrancándoseles el corazón que era ofrecido a los dioses. Existía la firme creencia de que la vida residía en el corazón, y que éste era origen del florecimiento del espíritu, de la inteligencia, y de la identidad del hombre. Hacían, además, varias clases de sacrificios humanos, individuales y colectivos, en las fechas fijas que consagraban cada uno de los dieciocho meses del año a sus deidades, y en otras varias fiestas móvilos, y muy especialmente en una muy notable que hacían cada ocho años, para la cual se preparaban todos ayunando a pan y agua durante ocho días. (17)

En el altiplano, el conjunto de espectáculos que comprendía cada uno de estos juegos sacrificiales variaba, según se tratase de ofrendas gremiales a sus divinidades protectoras, de formas confesionales colectivas para barrer las culpas,

de penitencias fálicas entre hombres, de propiciación de las lluvias o para exorcizar males, de pronósticos y filtros mujeriles, de transmutaciones en la esencia del númen, que era forrado con la piel del iniciado, o como cuando personificando al dios las víctimas eran introducidas dentro del ídolo hueco, donde se les prendía fuego, etc. Pero las conmemoraciones más solemnes verdaderas formas de conjuro mágico espectacular, exigían "guerras floridas" previas para atrapar cautivos para el sacrificio masivo; y en ellas hacían participar los varios centros ceremoniales de las diversas poblaciones que estaban integradas política y económicamente. Así para la fiesta del Tlacaxipehualiz tli (desollamiento de hombres), consagrada al dios <u>Xipe</u> en la segunda veintena del año, se precisaba la intervención de todos los habitantes que hacían ayunos, penitencias, sahumerios y ofrendas, ataviados teatralmente con plumas de colores y máscaras de sus animales totémicos, haciendo movimientos pautados acordes con sus dignidades y jerarquías: por lo que el rito se desarrolla ba a lo largo de once espectáculos lúdicos diferentes, uno de ellos, el impresionante sacrificio gladiatorio con los combates de caballeros tigre y caballeros águila sobre la piedra de sacrificios.(18)

Todavía en nuestra época, descontextualizados, se reprefragmentos de conjuros mágicos espectaculares, juegos como el de los voladores de la sierra totonaca (Puebla y Veracruz ), que contiene múltiples implicaciones numerológicas mágicas. Consagrado originalmente este juego del volador a Xiuhtecuhtli, dios del fuego, en su advocación de Señor del Año o Nauhyotecuhtli (cuatro veces señor), parece representar la relación entre las cuatro estaciones del ciclo agrícola y la cuenta del año en veintenas; consiste en un acto circense, en el que cuatro acróbatas, disfrazados de pájaros, penden de sendas cuerdas atadas a un mecanismo giratorio en lo alto del poste, desde el que trazan simbólicamente la órbita terrestre. Los cuatro voladores, representación plástica de equinoccios y solsticios, caracterizan además los cuatro soles cosmogónicos, indicando por su color los cuatro nombres básicos de los días del calendario: tochtli(co nejo), acatl (caña), tecpatl (pedernal), calli (casa) que multiplicados por las unidades de trece vueltas con que se hacía la suma del siglo lunar, nos dan un total de cincuenta y dos , que es el número de años del siglo solar náhuatl. O sea que el espectáculo, expresión gráfica del Nahui Ollin o Quinto Sol, no sólo resultaba una mandala de colores en movimiento, pleno de sugerencias para la meditación y el transe, sino que además registraba con exactitud la cuenta de los días, lunares y solares , conforme a la aritmología sagrada y a la observación planetaria La imitación de los movimientos astronómicos está presente incluso en las farsas y juegos obcenos de carácter más mundano

Y es de suponerse que con la liturgización de los ritos guerreros

dioses celestes se fueron enfatizando también en las danzas terrestres, originadas en la caza, la pesca y las siembras ciertas implicaciones conjuratorias, que por igual afectaron los movimientos cotidianos, y suponían una mayor protocolización de las acciones, geometrizándolas conforme a la cosmogonía guerre ra. De aquí que los pasatiempos histriónicos, que suponen un desarrollo libre e improvisado del tempo-ritmo del áctor, al igual que las representaciones orgiásticas cómicas y sonrientes, como las mascaritas totonacas, las esculturas a Tlazolteotl diosa de la carnalidad` de los pueblos huastecos, las figuritas de danzantes y escenas domésticas de Remojadas, de rostros risueños de expresión más humana, y el sentido del humor como el de la cerámica de los tecas, que representa festejos, juegos acrobáticos, perros que bailan y temas de amor; al igual que las críticas satíricas y chocarreras del Ixcuecuech, caritravieso , en el mercado de Tlatelolco y los cantos de <u>huilas</u>, prostitutas , de la Gran Tenochtitlán, deben haber seguido teatralizándose como un fenómeno marginal a la expresión ritual hegemónica siglos antes de la censura cristiana.

las lápidas de los llamados "danzantes" de Monte Albán, Oaxaca, (fusión Olmeca-Zapoteca, s.VI a.C.), representados con el sexo florido, son para la reciente investigación cautivos, desnudos y mutilados, y la colocación de sus cuerpos y las posiciones de sus miembros son imposibles de imitar; en cambio, ilustran la espacialización del movimiento atemporalizado. Pero pensemos en la ritualización pautada y en los principios rectores a que pudo llegar la vida colectiva ya desde los orígenes de las culturas mesoamericanas, antes de llegar a su máximo apogeo con el pueblo del Quinto Sol, los aztecas. Ya los habitantes de la región del hule, los olmecas (800 a.C.) habían iniciado la observación astronómica, el cultivo del maíz, el calendario, la disposición ceremonial de las plazas y construcciones, y el juego de pelota, indicando con cabezas gigantescas de piedra y altares monolíticos que muestran sacerdotes llevando en brazos niños al sacrificio, el paso de las religiones matriarcales hacia un orden militar.

Las fastuosas ceremonias documentadas en los frescos de Bonampac en las selvas de Chiapas (período clásico maya) confrontan las imágenes de músicos con sus instrumentos, carapachos y caracolas, y de danzantes disfrazados de cangrejos, iguanas, cocodrilos, ejecutando uno de sus bailes acuáticos, que contrastan con la visión hierática de dignatarios (Ahkin Mai y Halac Huinic), profetas (Chilanes) oficiantes (Ahkines), sacrificadores (nacomes), y asistentes (chaces); representaciones en paralelismo antitético con los exhuberantes mascarones esculpidel Chac, imágen del trueno, dios de la lluvia, y con las pequeñas ranas Uo que con sus cantos, antes de llover, son sus músicos y sus asistentes. Espíritus protectores de hombres, familias

y pueblos: Chanes (culebras), Zog (murciélagos), Tukurub (buhos), Balam (tigres), Geh (venados), Quelenes (papagayos), etc. que se invocaban en danzas del Cux (comadreja), del Iboy (armadillo), del Itzul (cienpiés), de las Chitic (zancudas); y se representaban teatralmente con máscaras de cuero y con un espectacular vestuario de papel, que se destruía al mimar la lucha de los gemelos divinos, Hunahpú e Ixbalanqué, contra las fuerzas caóticas de la región subterránea, son algunos ejemplos del carácter contradictorio fársico-litúrgico del teatro ceremonial, en esta región.

Pero la observación planetaria existe incluso en el bailete de "El Güegüense o macho ratón" de Nicaragua (Nic-Anahuac), cuando dice: "...asanegame ese lucero de la mañana que relumbra del otro lado del mar, asanegame esa jeringuita de oro para ya remediar el Cabildo Real...", a lo que el gobernador replica, ganando esta especie de albur o doble sentido profano y sagrado: "Para tu cuerpo, Güegüense" ("métaselo en el c...")(19)

Es evidente que el drama ceremonial en mesoamérica obedece predominantemente a condiciones que dificilmente tienden a los niveles de identificación sentimental observables en cambio en la estructura melodramática del teatro incaico, como el texto de "Ollántay", escrito en lengua quechua y traducido al castellano en 1868, con no poca influencia de la impulsividad romántica. De la misma manera que en la cultura griega antigua se hace presente la visión jurídica romana, ciñiendo la vida social a la legalidad y al derecho, también en las culturas mesoamericanas se puede per cibir una forma de sistematización simbólica ritual que apresa la disarmonía subjetiva originada en el período mítico tribal.(20) Así podemos referirnos a una esfera mágica, a la que hemos de atribuír el origen del teatro ceremonial, paradojicamente objetivo, ya que en él se formulan recetas para conjurar las fuerzas del universo y utilizarlas en provecho del hombre. A ella, como se ha señalado, pertenecen los ritos de la fertilidad y de la muerte, las danzas miméticas, los cantos onomatopéyicos, y las ceremonias sacrificiales y orgiásticas, cuyas metamorfósis van en un sentido diverso a la evolución de las formas dramáticas antropocéntricas que conocemos. (21)

Un ejemplo muy ilustrativo de conjuro ceremonial es el que podemos reconstruir a través de la leyenda nahua de Quetzalcóatl (dios serpiente emplumada), que ejemplifica de manera animísta el juego ritual de pelota. Este personaje histórico blanco y barbado del siglo IX de nuestra era, objeto de un culto positivo en que se habían abolido los sacrificios humanos, está identificado al viento y al planeta Venus en sus formas de estrella vespertina y de estrella matutina. Los cronistas del siglo XVI trataron de identificar en él a Santo Tomás; otros, al Apostol Santiago; y algunos, al mismo Cristo. Los indígenas que esperaban el retorno del dios Quetzalcóatl por el oriente,

se sintieron confundidos a la llegada de los españoles que por coincidencia parecían venir a cumplir la profecía. Estos por su parte, difundieron el mito de que, durante las batallas, al aparecer Venus en el firmamento, el Apóstol Santiago se hacía presente también con su corcel blanco, para definir la victoria contra los idólatras, complementándose así el cruce de mitos que ofrece la conquista de México.(22) La convención cultural de conjurar la vida y la acción mediante sus combates rituales pudo haber influído en el aspecto mágico, para determinar la defensa y la derrota de los aztecas. Pero volvamos a la representación ritual lúdica del Quetzalcóatl luminoso, lucero de la mañana y de la tarde, gemelo de Cristo ahora, cuyo regreso cíclico esperaban los nahuas. Las crónicas, los códices y los monumentos arqueológicos relatan cómo la bondad de Quetzalcóatl era tan grande que los dioses se sintieron celosos y decidieron hacer una intriga para que el sacerdote se miráse ante el espejo de la Luna, <u>Tezcatlipoca</u>, y se avergonzara de su palidez. De suerte que, herido en lo más profundo de su orgullo, decidió engalanarse con plumas y joyas y pintar su rostro, tal y como luce el reflejo del lucero sobre el mar, produciendo la silueta luminosa de una serpiente emplumada. Incapaz de detener la lucha cósmica, rompió su abstinencia, se embriagó con pulque y aguamiel y a la hora del crepúsculo fecundó a su hermana Xochitlpetatl (cama de flores). Para cometer este incesto, y dejar su simiente se sepultó bajo la tierra, período que coincide con los días en que Venus no aparece, antes de surgir de nuevo como lucero de la mañana. Y es entonces cuando la leyenda atribuye a Quetzalcóatl, encaminarse a la playa para inmolarse saltando en una gran hoguera: el sol; y a los pájaros que anuncian el alba y la aurora con sus trinos, tomar su corazón de entre las cenizas y depositarlo en el cielo, donde se convierte en estrella. Así vuelve a emerger Venus del fuego solar cada dia durante el ocaso, en el siguiente período.

Ahora bien, el simbolismo astronómico de este mito se realiza plenamente en el ritual del juego de pelota, que consistia en que un jugador hiciera pasar a golpes de muslos y brazos una bola de hule (23) a través del hueco de un disco de piedra colocado a gran altura; uno sobre cada uno de los dos muros paralelos que flanquean las canchas de juego, cuyas ruinas todavía se yerguen en las ciudades prehispánicas. Los equipos de jugadores contendientes, siempre en número simbólico: tal vez doce para sumar trece con el dios, período del año lunar y suma de los niveles celestes que, multiplicada por los cuatro cuadrantes o rumbos del universo, que es el número relativo a las estaciones, a los colores básicos nahuas (blanco, negro, rojo y azul) y a los cuatro soles cosmogónicos que preceden al Quinto Sol, nos da el total de cincuenta y dos, que representa el siglo que los nahuas conmemoraban con la ceremonia del fuego nuevo

y la extinción del viejo. En todo esto entra en juego la numerología sagrada y la astronomía religiosa.(24) Si el disco simboliza el sol, el cuerpo del jugador representa a la luna, la cancha rectangular a la tierra; y la pelota, a Venus: la lucha cósmica está conjurada.(25)

Entre los cantos sagrados conservados en el Manuscrito de Cantares Mexicanos, algunos de ellos son considerados como dramas embrionarios, como el canto que conmemoraba "la ida de Quetzalcóatl", el llanto del pueblo, la invención del maíz y las artes que, a semejanza de Prometeo, había enseñado a los toltecas. Los textos muestran la intervención de un cantor que inicia el relato, y del coro que repite estribillos al son de las danzas y se prodiga en exclamaciones de dolor: "Sólo queda en pié la caza de turquezas, la casa de serpiente que tu dejaste erguida allá en Tula: vamos a gritar". Y al final, la gratitud del pueblo se eleva en un canto al dios dador de la vida: "De múltiples colores se matiza nuestro florido sustento: allá viene a erguirse para abrir sus granos: está en la presencia del dios que hace lucir el día."(26)

No es casual que los tetlahuehuetzquiti nahuas y los baldzames mayas (farsantes y mimos chocarreros) honrasen a Quetzalcóatl o Kukulkán (serpiente emplumada en maya), y representasen ante sus templos circulares, con disfraces y máscaras de animales, los vicios sociales, divirtiendo y criticando al pueblo que acudía a las plazas. El dios serpiente emplumada, tambien representación del viento fecundador y binomio terrestre-celeste, resalta por su carácter agonístico, al igual que Dionisos para la tragedia y la comedia griegas; esto es, por su embriaguez, sacrificio y resurrección, fiel a sus orígenes agrícolas. Pues no hay que olvidar que en este teatro lo más importante debió simbolismo de las religiones agrícolas que concebían ser el al hombre hecho del producto base de su economía: "de maíz amarillo y de maíz blanco se hizo su carne; de masa de maíz se hicieron los brazos y las piernas del hombre."(27)

A partir de la conquista, la presencia del teatro cristia no en las fiestas y celebraciones campesinas indígenas plantea varias corrientes formales. Los criterios de "apropiación" y "apoderamiento" de las expresiones festivas, según se trate de una utilización popular o de un modo de mediatización hegemónica, esclarecen la dialéctica del fenómeno. (28) La acción evangelizadora por medio del teatro misionero, emprendida en el segundo tercio del siglo XVI, afín a la visión de los padres de la iglesia, tendió a establecer la Ciudad de Dios en las comunidades indígenas, o mejor dicho, acorde con la utopía renacentista, intentó crear la República Cristiana de los Indios, en cuyas cartas geográficas se asienta la repartición de las fundaciones conventuales franciscanas, dominicas y agustinas de la Nueva E spaña. (29) Fundadores de iglesias más que símples convertidores

, los "juglares de Dios" con sus capillas corales y escenificaciones teatrales, en las que participaban los propios indígenas, fomentaron todos los órganos e instituciones sociales necesarios para un cristianismo de una Iglesia Nativa, y no una Iglesia Colonial, y de un clero indígena, frustrado por la Contrarreforma y el virage del Concilio de Trento (1545-1563); pero que permitió sellar la alianza entre la religión de Cristo y las comunidades, vigente aún a través de las celebraciones teatrales que ritualizan a la fecha el calendario de múltiples fiestas sincréticas.

La fundación de la Compañia de Jesus en 1572 vertebraría religiosa y políticamente el inmenso imperio, desde la Patagonia hasta las Californias; pero con los jesuitas, "soldados de Dios", el proceso histórico de la conquista espiritual, consumado ya por el teatro misionero de las órdenes mendicantes en el vehículo ceremonial y lingüístico nativo, seguiría el curso de una hispanización y catequización rigurosas, que prepararían el surgimiento de un clero criollo secular y de un teatro a imitación de la metrópoli.

Por consiguiente, mientras que las supervivencias del teatro evangelizador se perciben como una expresión artística un tanto libre y autogestiva, el teatro de origen catequístico jesuita, en tanto expresión imperial y no de sus colonias, ofrece algunas simbiosis de fragmentos de autos historiales y autos sacramentales que escribieron desde los más oscuros monjes hasta los más reconocidos teólogos de los siglos de oro. Mientras que los pastores que adoran al niño Dios al itálico modo suelen aparecer en el teatro catequista trasplantados a la prudente distancia del Arno y del Tiber, en las representaciones de origen evangélico al pesebre se acerca el propio pueblo... (30)

A la fecha, vinculada telúricamente a la realidad mesoamericana, la vanguardia teatral de Néxico, más que seguir aducien do una filiación inconsciente con el Bauhaus, reconoce su protohistoria en el teatro misionero, dentro de un proceso de colonialismo, aún no culminado. No obstante, las comunidades campesinas, en permanente proceso de exterminio, nos desconciertan con las aparentes contradicciones de ritos intimamente ligados a sus fuentes naturales de producción y autoconsumo, que conforman no sólo sus fiestas y ceremonias; sino su resistencia cultural y su supervivencia.(31)

#### INDICE DE CITAS.

- 1.- vid., MERINO LANZILOTTI, IGNACIO CRISTOBAL "Historia del Teatro en México", supl.I,II,III,IV passim. en : "La Cabra" revista de teatro, México, UNAM, Difusión Cultural, III época  $n^{\circ}$  3 diciembre 1978,  $n^{\circ}$  7 abril 1979,  $n^{\circ}$  15 diciembre 1979, nº 27 diciembre 1980.
  - v., idem. <u>"El Teatro"</u>, México, ANUIES, 1972.
- 2.-Es cierto que los grupos humanos que poblaron México no constituyeron una unidad política nacional, como no la hubo tampoco entre los antiguos griegos, sino varios pueblos de pescadores,cazadores,agricultores y guerreros que profesa ron una concepción animísta de la naturaleza, que los llevó a buscar un origen totémico común, primero en los animales y el maíz, y después en el Sol, de donde se derivaron sus representaciones terrestres y celestes.De aquí que no sea arbitario referirse a sus manifestaciones en conjunto, pues "tales pueblos tenían una misma concepción del mundo, es decir, pertenecían a la misma alma cultural y por ende tenían que producir formas semejantes de expresión" GUZMAN, EULALIA <u>"Caracteres esenciales del arte prehispánico en México.Su sentido fundamental."</u>, tesis profesional, Facultad de Filosofía y Letras, UNAM, 1932, pp. 2
- 3.vid., NIETZSCHE, FEDERICO "El nacimiento de la tragedia", en:
- 4.-
- "Obras completas", Buenos Aires, Aguilar, 1963.
  cf., LESSING, G.E. "Hamburg dramaturgy", New York, Dover, 1962.
  cf., LOPEZ AUSTIN, ALFREDO "Cuerpo humano e ideología.Las 5.concepciones de los antiguos nahuas", México, UNAM, Instituto de Investigaciones Antropológicas, 1984, 2 volúmenes.
- PAUL KIRCHHOFF, citado por LOPEZ AUSTIN, ALFREDO en: "Los 6.mitos del tlacuache.Caminos de la mitología mesoamericana", México, Alianza, 1990, pp. 27
- La figura antropozoomórfica exhibida en la sala mexica 7.del museo Nacional de Antropología e Historia de la Cd. de México, es de la altura de un mono mediano. Su cabeza porta la máscara de pájaro que simboliza, igual que el signo de la espiral, al viento; su enorme vientre se balancea en equilibrio con sus amplias caderas y sus piernas cruzadas anfibológicamente se enlazan sobre las propias pantorrillas con otros pies acuáticos semejantes que nacen de una culebra enroscada en la base de la figura. Otra forma serpentina, desproporcionadamente larga y con una especie de cabeza en la punta que se apoya en el hombro izquierdo, es la cola del mono que ondea con su brazo; pero debajo de esta, en' su propio ano, parece asomar otra cola de vibora de cascabel; y en su brazo derecho porta como un arma, otra forma gruesa, larga y lasa, hoy rota e incompleta.
- La escultura maya encontrada en Campeche es aproximadamente del tamaño humano; pero su pelvis, testículos y falo (hoy destruído) son desproporcionadamente grandes, igual que

la soga (tambien rota por los extremos) que se enlaza signo del tiempo- por el frente, rodeando el cuello. Las
extremidades (tambien incompletas) estan rotas a la altura
de los hombros y de los poderosos muslos. La cara observa al
gunos tatuajes y escoriaciones a la altura de la quijada
y en el entrecejo.

vid., la periodización propuesta por PABLO ESCALANTE, en: "Atlas histórico de mesoamerica", comp. LINDA MANZANILLA,

México, Larousse, 1989.

10.- ARTAUD, ANTONIN "El teatro y su doble (Le Theatre et son double), trad. de ENRIQUE ALONSO y FRANCISCO ABELENDAL, Buenos

Aires, Sudamericana, 1964.

11.- vid., "Teatro indígena prehispánico (Rabinal-Achí)", prol. de FRANCISCO MONTERDE, apéndice de GEORGES RAYNAUD, México, UNAM, Biblioteca del estudiante universitario nº 71,1955. v., ACUÑA, RENE <u>Introducción al estudio del Rabinal-Achí</u>, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Mayas, cuaderno 12,1975.

12.- LANDA, FRAY DIEGO DE "Relación de las cosas de Yucatan", México, Porrúa, Biblioteca Porrúa nº 13,1959.pp. 50

13.- Canción de la danza del arquero flechador, citada por Ma. de la Paz Hernández Aragón, "Teatro indígena prehispánico", Tesis profesional, Facultad de Filosofía y Letras, UNAM, 1965. pp. 91

14.- LANDA, FRAY DIEGO DE op. cit., pp. 51

15.- CHAVERO, ALFREDO "México a través de los siglos.", Tomo I, Historia Antigua y de la Conquista, México-Barcelona, Balles cá y comp. editores-Espasa y comp. editores, 1889, pp. 223

16.- ibidem.,pp. 221

17.- SAHAGUN, FRAY BERNARDINO DE "Historia de las cosas de la Nueva España", México, Porrúa, Biblioteca Porrúa nº 8,1956, pp. 230-231, reseña que en dicha fiesta, llamada atamalqualiztli que propiciaba la preparación abundante y manejo ritual de tamales de masa de maíz "(...) decían que bailaban todos los dioses y así todos los que bailaban se ataviaban con diversos personajes, unos tomaban personajes de aves otros de animales y así unos se transformaban como tzintzones otros como mariposas, otros como abejones, otros como moscas otros como escarabajos..." otros "tragábanse las culebras y las ranas vivas(...) íbanlas tragando y bailando..."

18.- cf., GARIBAY, K. ANGEL MARIA "Historia de la literatura Náhuatl", Néxico, Porrúa, Biblioteca Porrúa nº 1,1953.pp.

- 19.- c.f. MANTICA ABAUNZA, CARLOS <u>"El Güegüense o macho ratón"</u>, Trad. del Náhuatl cotejada con la de BRINTON G. DANIEL Philadelphia, 1883. Nicaragua, PINSA, 1974. párrafo nº 153, pp. 98
- 20.- Con respecto a la Cultura Maya-Mexica, "destruída como una flor que un transeúnte decapita con su vara", SPENGLER llama la atención hacia "la semejanza de su evolución con la evolución de la cultura antigua" (greco-romana) en: SPENGLER, OSWALD "La decadencia de Occidente", Madrid, Espasa-Calpe, 1958. Tomo II pp. 58

- 21.- vid., FRAZER, JAMES GEORGES "La rama dorada (The Golden Bough)", México, Fondo de Cultura Económica, 1969.pp. 34
- 22. c.f., CASTRO, AMERICO "La realidad histórica de España", México, Porrúa, Biblioteca Porrúa nº 4,1962.pp. 238-331
- 23.- VON HAGEN, W. VICTOR "Los aztecas hombre y tribu (The Aztec : Man and Tribe), México, Diana, 1970.pp. 107
- 24. RAYNAUD, GEORGES op. cit., pp. 138
- 25.- DIAZ INFANTE, FERNANDO "Quetzalcóatl(Ensayo psicoanalítico del mito nahua), Xalapa Veracruz, México, Universidad Veracruza na, Cuadernos de la Facultad de Filosofía, Letras y Ciencias nº 18,1963.pp. 49
- 26. GARIBAY, K. ANGEL MARIA op. cit., pp. 360
- 27.- "Popol Vuh.Las antiguas leyendas del Quiché", traducción, introducción y notas por ADRIAN RECINOS, México, Fondo de Cultura Económica, Colección Popular nº 11,1964.pp. 104
- 28.- VELASQUEZ, GERARDO <u>"Teatro festivo popular (una historia por hacerse)</u>, mecanuscrito presentado al Centro de Investigaciones Teatrales Rodolfo Usigli (CITRU), 1990.pp. 24
- 29.- RICARD, ROBERT "La conquista espiritual de México", México, Jus, 1947.pp. 504-505 Croquis de la repartición de las fundaciones conventuales hacia 1570.
- 30.- ARRONIZ, OTHON <u>"Teatro de evangelización en Nueva España"</u>, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Literarios, 1979.pp. 179
- 31.- La selección del material para este nuevo enfoque, la reclasificación de las fichas y de la bibliografía, y la transcripción del texto fueron realizadas con la colaboración de CESAR VILLARREAL QUINTERO, México, 1991.

#### BIBLIOGRAFIA COMPLEMENTARIA.

- "El Teatro popular en hispanoamérica. Una biblio grafía anotada", México, UNAM, Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Literarios, 1979.

  "Farsas y representaciones escénicas de los mayas antiguos", México, UNAM, Instituto de Investigaciones Filológicas , Centro de Estudios Mayas, cuaderno nº 15, 1978.
- ARISTOTELES, "POETICA", Texto original y versión española. Versión directa, introducción y notas por el Dr. Juan David García Bacca. Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanocorum Mexicana, México, UNAM, 1946.
- ARTAUD, ANTONIN "Le Theatre est D'abord Rituel et Magique..." y "La Conquete du Mexique" en: "Oeuvres Completes", Volume V, NFR, Gallimard, France, 1964.
- CASO, ALFONSO "La religión de los aztecas", México, Secretaría de Educación Pública, Biblioteca enciclopédica popular nº 38,1945.
- CRUZ, SOR JUANA INES DE LA "OBRAS COMPLETAS", México, Porrúa, Colección "Sepan Cuantos" nº 100,1969.
- DIAZ-PLAJA, GUILLERMO "Enciclopedia del arte escénico", Barcelo na, Moguer, 1958.
- FLORES GUERRERO, Raul "Historia General del Arte Mexicano.Epoca Prehispánica", México-Buenos Aires, Hermes, 1962.
- FREUD, SIGMUND "Totem y Tabú" en: "Obras Completas", trad.

  Luis López-Ballesteros y de Torres, Madrid, Biblioteca Nueva, Volúmen II, 1948.
- GARCIA CANCLINI, NESTOR "Las culturas populares en el capitalismo", La Habana, Casa de las Américas, 1982.
- GUARDIA, ALFREDO DE LA <u>"Visión de la crítica dramática"</u>, Buenos Aires, La Pléyade, 1970.
- HORCASITAS, FERNANDO "El Teatro Náhuatl. Epocas Novohispana y Moderna", México, UNAM, Instituto de Investigaciones Históricas, 1ª parte, 1974.

- ICHON, ALAIN "La religión de los totonacas de la sierra", México, SEP, Instituto Nacional Indigenísta, 1973.
- MARTINEZ CASANOVA, MODESTO "El Varón de Rabinal-Achí (Exégesis)"
  México, Escenios, 1963.
- MORLEY, SILVANUS G. "La Civilización Maya", México, Fondo de Cultura Económica, 1961.
- MURRAY, GILBERT "Eurípides y su Tiempo (Eurípides and his age)", México, Fondo de Cultura Económica, 1960.
- O'GORMAN, EDMUNDO "AMERICA", Estudios de Historia de la Filosofía en México. Publicaciones de la Coordinación de Humanidades, México, UNAM, 1963.
- OLAVARRIA Y FERRARI, ENRIQUE DE "Reseña histórica del teatro en México", prol. de SALVADOR NOVO, México, Porrúa , Biblioteca Porrúa nº 21,22,23,24,25,1961.
- ROJAS GARCIDUEÑAS, JOSE y JOSE JUAN ARROM.ed. y prol. "Tres piezas teatrales del virreinato", México, UNAM, Instituto de Investigaciones Estéticas, 1976.
- SANCHEZ GARCIA, JULIO "Calendario folklórico de fiestas de la República Mexicana", México, Porrúa, 1956.
- THOMPSON, J. ERIC S. "Grandeza y decadencia de los Mayas", México-Buenos Aires, Fondo de Cultura Econômica, 1959
- USIGLI, RODOLFO "Los estilos" en: "Teoría y práxis del Teatro en México (especulaciones...en busca de escuela )", México, Gaceta, 1982.