#### IGNACIO CRISTOBAL MERINO LANZILOTTI

ASPECTOS TEORICO CRITICOS
EN LA CREACION DRAMATICA

(ANTIGUEDAD Y CRISTIANISMO)

TESIS PROFESIONAL PARA OPTAR AL GRADO DE MAESTRO EN LETRAS

U.N.A.M. 1971

Mis padres



VAIVER EDAD NACIONAL AMONOMA ACTA DE EXAMEN PROFE TONAL

#### OMBRE DE LA TESIS:

ECTOS TEORICO CRI EN LA CREACION ATICA (ANTIGUEDAD ISTIANISMO)". = =



En la Ciudad Universitaria, D. F., a las 19 horas O-clillere del dia 76 del mes de novecientos setenta y uno se reunieron en la Facultad de Filosofía y Letras, los señores profesores Sergio Jermandez

bajo la presidencia del primero y con el carácter de secretario el último, para proceder al examen del grado académico de MAESTRO EN LETRAS (LITERATURA ESPAÑOLA) del señor Ignacio Cristóbal MERINO LANZILOTTI = quien presentó como tesis un trabajo cuyo título aparece al margen.-Después de terminado el interrogatorio correspondiente y de debatir entre si, resolvieron-

Acto continuo el presidente del jurado le hizo saber el resultado de su examen y le tomó la protesta.

PRESIDENTE.

VOCAL.

SECRETARIO.

M. Montal

Jele del Departamento de Examenes Profesionales y Grados

Marta Obregón de De los Ríos

Jele de Oficina

El Suscrito, Director de la Facultad de Filosofía y Letras

CERTIFICA

Que las firmas que anteceden son auténticas y corresponden a los señores profesores

cuyos nombres aparecen en lesta acta.

Ciudad Universitaria, D. F., a

# TESIS DE MAESTRIA EN LETRAS SOBRE ASPECTOS TEORICO CRITICOS EN LA CREACION DRAMATICA

## (ANTIGUEDAD Y CRISTIANISMO)

# ESQUENA

| INTRODUCCION       |                                                                                                                                                                                                                                  |                          |
|--------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
|                    | A_CERCA DE LA DIALECTICA DE P. LA DRAMATICA OCCIDENTAL                                                                                                                                                                           | 5                        |
| DIAGRANA           | defend our wat had been all                                                                                                                                                                                                      | 21                       |
| EL CONJURO MAGICO  | en tanza kan kangun di pilitag di mengan kangun di mengan kangun di mengan beratan di mengan beratan di mengan<br>Beratan di pengan beratan di mengan be |                          |
|                    | EL HOMBRE ANTE EL COSMOS                                                                                                                                                                                                         | 22                       |
| EL TEATRO CLASICO  |                                                                                                                                                                                                                                  |                          |
|                    | LA PERSONA ANTE EL DESTINO O ANTE LA LEY                                                                                                                                                                                         | 33                       |
|                    | LA EVOLUCION DE LA TRAGEDIA<br>LA CRITICA, ALMA DE LA COMEDIA ANTIGUA<br>LA TRAGEDIA APRESADA POR LA LOGICA<br>LA CODIFICACION DE LA POETICA                                                                                     | 44<br>54<br>63<br>74     |
| EL DRAMA CRISTIANO |                                                                                                                                                                                                                                  |                          |
|                    | LA CRIATURA HUMANA ANTE DIOS                                                                                                                                                                                                     | 88                       |
|                    | LA DRAMATICA CRISTIANA EL CARACTER DIDACTICO DEL TEATRO MEDIEVAL EL TELON TEOLOGICO DEL DRAMA RELIGIOSO LA VISION POLITICA DE LOS AUTOS SACRAMENTALES                                                                            | 101<br>122<br>140<br>155 |
| COMENTARIO         |                                                                                                                                                                                                                                  |                          |
|                    | LAS TENDENCIAS DRAMATICAS PROFANAS                                                                                                                                                                                               | 177                      |
| PT RI TOGRAFIA     |                                                                                                                                                                                                                                  | 186                      |

έγνων οῦν καὶ περὶ τῶν ποιητῶν ἐν ὁλίγψ τοῦτο, ὅτι οῦ σορία ποιοῖεν & ποιοῖεν, αλλά φύτει τινὶ καὶ ἐνθουτιάζοντες, ὥσπερ οἱ θεομάντεις καὶ οἱ χρητμψδοί· καὶ γὰρ οῦτοι λέγουτι μὲν πολλά καὶ καλά, ἴσασιν δὲ οὐδὲν ὧν λέγουτι. Τοιοῦτόν τί μοί ἐράνησαν πάθος καὶ οἱ ποιηταὶ πεπονθότες.

Άπολογία Σωπράτους ΠΛΑΤΩΝΟΣ "Pronto comprendí que los poe tas son guiados en sus creaciones, no por su saber, sino por cierto movimiento natural, por un entusiasmo parecido al de los adivinadores y los profetas, que también suelen decir cosas muy bellas sin tener noción de lo que dicen".

> Apología de Sócrates. Platón.

ACT OF ON SANTANANT AND DESCRIPTION OF STREET

#### ACERCA DE LA DIALECTICA DE LA DRAMATICA OCCIDENTAL

Si el dramaturgo es producto y condensación del medio en que vive, tiene que ser el intérprete de la conciencia colectiva y de la época en que crea sus obras. De ello depende su mayor o menor univer salidad, pues si bien es cierto que histórica y socialmente varía el motivo de su actitud creativa; en cambio, el mecanismo de dicha creación dramática tiene un valor independiente a las circunstancias que la originan. Por ende, lo circunstancial en el teatro, en tanto que es efímero, deviene en envoltura cronográfica, y de interés menos estético que filológico. Pero la obra dramática verdadera, si ha hecho presa de valores universales, y hemos de creer en ellos, se yergue sobre la vejez de las condiciones que la motivaron. 1

l Si bien, la estructura peculiar de una obra dramática no puede ser comprendida por sí sola, por su inmanencia, sino en relación con un movimiento ar tístico y cultural que la ehmarque, y el arte como parte de la super estructura social, está condiciona do por la infra estructura, no por ello la vida espiritual, depende directa ni inmediatamente, ni de modo total de la vida material. Es evidente que el

Resulta que nuestra percepción histórica, más atenta a los cambios veloces que caben dentro de los ciclos de una vida humana, del apogeo de una sociedad, del éxito de una moda o tendencia, y aún del esplendor de una cultura, no tiene memoria suficiente para trasar siquiera un ciclo completo de la evolución de la naturaleza humana (espiritual, racional, emotiva, instintiva ...), como no sea solo hipotéticamente. Y no porque ésta sea eterna y estática, sino que así nos parece por su lento ritmo evolutivo en contraste con la brevedad temporal de nuestros puntos de referencia y el devenir constante de nues tras escalas de valores.

Pero todo arte, y el teatro como suma de arte, parece rebasar el estrecho marco de los fenómenos de la conciencia y ser eco de formas, si no inmutables, al menos no tan efímeras como nuestra existencia. De allí que siempre se haya tratado de estable cer criterios lógicos objetivos inmanentes para aprisionar y garantizar la creación artística.

Las exigencias culturales de grupo producen conflictos constantes con los instintos del individuo. La represión de la vida instituída en una épo ca dada puede producir reacciones individuales seme jantes o diversas a las de otra época y sociedad dis

condicionamiento es indirecto, ya que el arte es cua litativamente distinto a sus causas y puede influir en las condiciones que lo determinan. El carácter dialéctico de la cultura reside en que lo condiciona do no es reductible a la condición ni el efecto a sus causas, sino que parte de ellas, pero conserva su autonomía espiritual. Lo económico social no puede explicar de modo absoluto lo ideológico y creativo. De lo contrario se caería en un determinismo o monismo materialista abstracto, separado de la natura lexa concreta total. El condicionamiento social de termina la posibilidad del surgimiento de un tipo de arte, o de una obra artística. La realización de dicha posibilidad necesita de otros elementos, de un genio creador y de un nivel espiritual.

tintas. Y el arte, a medida que es evasión o sublimación de una realidad concreta, no superable por el ansia de libertad individual, se nos ofrece como la cristalización de diferentes vidas, mundos y mentes; pero bajo un cierto código de posibilidades en la comunicación estética.

Esto es, que toda innovación en el campo del arte se vale en parte de un lenguaje común, si bien apartir de él viene a establecer nuevas formas, que a su vez habrán de codificarse: "La tensión entre sentimientos espontáneos y formas convencionales, de un lado, y de otro, entre formas espontáneas y sentimientos convencionales, cuenta entre las grandes fuerzas motoras del desenvolvimiento artístico; esta tensión es uno de los mecanismos en los que de manera más frecuente y eficaz se muestra la dialéctica de la historia del arte". 2

Es claro que si la historia de la cultura traza efectivamente un movimiento pendular ascencio nal ya sea como lo describen la filosofía idealista o ya bien como la plantea el materialismo histórico, el fenómeno teatral, tanto creativo como crítico en occidente, puede concebirse como una gran síntesis dinámica de la escena pagana y del drama religioso cristiano, síntesis a su vez de períodos puramente mágicos anteriores. Justamente, el Renacimiento parece indicar el principio del llamado por los teóricos románticos, ciclo propiamente dramático de la hu

<sup>2</sup> Arnold Hausser. - INTRODUCCION A LA HISTO RIA DEL ARTE. (Philosophie Der Kunstgeschichte) tra ducción del alemán por Felipe González Vicén. - Colección Guadarrama de Crítica y Ensayo No. 33. - Ediciones Guadarrama Madrid, España, 1961. - Capítulo VI. 3. - Sentimientos y Convenciones. p. 496.

manidad, que se desarrolla sobre una amalgama lírico-épica, subjetivo-objetiva, bíblico-homérica. 3 De tal modo que sentimientos y razón, equilibradamen te contra puestos, parecen permitir al hombre moder no que reconozca su propio drama existencial: su realidad dual y quebrantada, en una lucha despiadada e infinita consigo mismo. Tal es la cuestión central del humanismo, que en principio viene a res catar la vida corporal y mundana de la tiranía teocéntrica medieval, y que, al mirar hacia el antropo centrismo pagano, se vierte tambien en múltiples ex presiones de antropomorfismo, como en aquellas cate drales barrocas que, bajo el imperio de la imaginación racional, se olvidan los signifiacos maravillo sos de las hierofanías primigenias, para substituír los por conceptos lógicos corporeos. Así las llagas, los pies, el corazón, y el cuerpo de Cristo vienen a plasmarse en la piedra; y el simbolismo mágico de los rocetones góticos, por ejemplo, que rememoraban la señal que anunció a los magos de la antigüedad el advenimiento de una era de misticismo, se despla za a la alegoría física del himen virginal, que, co mo el alabastro, deja pasar la luz sin romperse: "En la obra gótica, la hechura permanece sometida a la Idea; en la obra renacentista, la domina y la borra. Una habla al corazón, al cerebro, al alma: es el triun

<sup>3</sup> Cf. Víctor Hugo (1802-1885). - CROMWELL, Traducción del francés por J. Labaila-Colección Austral No. 673. - Editorial Espasa-Calpe, S. A. - Buenos Aires, Argentina, 1947. - Prefacio. - p.p. 11-51. Cf. Georg Wilhelm Friedriech Hegel. - FENOMENOLOGIA DEL ESPIRITU. (Phänomenologie des geistes). - traducción de Wenceslao Roces con la colaboración de Ricardo Guerra. - Colección de Textos Clásicos. - Fondo de Cultura Económica, Sección Obras de Filosofía. - México, 1966 Así Shakespeare parece al pensamiento romántico sin tetizar dramáticamente la lírica de Dante y la épica de Homero.

fo del espíritu; la otra se diriye a los sentidos: es la glorificación de la materia". 4

La fé original en la doctrina del amor al prójimo viene a sufrir la última en sus diversas trasposiciones, a partir de la deificación del propio Jesús y de la conmemoración de su muerte, y con sagración de sus reliquias, efigies, y las de la Virgen y los Santos. Así las hierofanías se van ha ciendo cada vez más corpóreas. El racionalismo substituye el lenguaje esotérico del drama cristiano y la confusión se aumenta al aceptarse el símbolo por lo simbolizado, el efecto por la causa, pues se genera liza la idea de que el símbolo tiene en sí las propiedades de lo que simboliza.

Así, en la producción dramática de los Siglos de Oro (s. XVI y XVII) de la literatura española trátase del aspecto aparente de la virtud más que de la virtud moral misma. 5 El manido problema de la honra para los personajes de linaje no es más que un valor de cambio, tan convencional y artificioso como el dinero. A diferencia del concepto que la escolás

<sup>4</sup> Fulcanelli. - EL MISTERIO DE LAS CATEDRA LES, (Le Mystere des Cathedrales) Traducción de J. Ferrer Aleu. - Colección Rotativa. - Plaza & Jamés, S. A., Editores. - Barcelona, España, 1970. - Cap. IX, p. 81

<sup>5 &</sup>quot;Semejante hipertrofia del sentimiento del honor se explica considerando que el cumplimien to estricto de sus leyes quedó como postrer recurso al mundo hidalgo. Ya envuelto en completa decadencia para destacar su superioridad de clase". Boiadzhiev Opus Cit. p. 278. Cf. además Don Pedro Calderón de la Barca (1600-1681).— EL MEDICO DE SU HONRA.—OBRAS COMPLETAS.— Dramas. Tomo I.— Aguilar S. A., de Ediciones.— Tercera Edición.— Madrid, España, 1951. p.p. 187-219.

ticas tradicional tiene del honor del hombre que "pue de ciertamente, ser consecuencia de la beatitud", 6 el teatro barroco borda conflictos en crédito de la honra humana por sí sola y en su mero aspecto social burgués. La dramática barroca indica un proceso de materialización de la moral cristiana renacentista. Mantener la honra impecable a la vista de los demás resulta para los personajes de una comedia de enredo una garantía y redunda en beneficios prác ticos; tanto o más que una carta bancaria para los protagonistas de un melodrama contemporáneo. Pero, además, la honra se convierte para el héroe católico en un salvo conducto para entrar al cielo sin nin gún cargo; de tal suerte que desde las más elementa les costumbres hasta las más grandes hazañas que re gistra la escena renacentista española (sintomática de la propia grandeza, corrupción y ruina de España), parecen haber sido disparadas por el resorte un tanto medieval de la honra. 7

titudinem, sed principaliter in eo beatitudo consistere non potest. "Es imposible que la beatitud con sista en la honra". Thomas Aquinas O.B. (1225-1243) SUMMA THEOLOGICA.- Texto latino de la edición crítica Leonina, traducción y anotaciones por una comisión de p.p. Dominicos presidida por el Excmo. y Rudmo. Sr. Dr. Fr. Francisco Barbado Viejo, O.P. Obispo de Salamanca-Introducción general por el R.P. Mtro. Fr. Santiago Ramírez, O.P. .- La Editorial Católica, S.A. Madrid, España, 1954.- Tomo IV.- TRATADO DE LA BIE-NAVENTURANZA.- Cuestión 2.- Artículo 2 p. 134.- Cf. también Santo Tomas de Aquino y Theate.- SUMA TEOLO GICA.- (Summa Theológica) selección. Introducción y notas por el P. Ismael Quiles S.I..- Colección Austral no. 310.- Editorial España, 1966.- II la Felicidad. p. 98

<sup>7 &</sup>quot;La honra está junto al culo de las mujeres, la vida en mano de los doctores y la hacienda en las plumas de los escribanos". Cf. Francisco

Sin duda, el concepto de honor en el teatro expresa el carácter ético general que pertenece a cada individuo católico en forma inmanente. Es decir, que la conducta de los caracteres barrocos se rige por reglas apriorísticas, y no deducidas de sus actos: "el héroe español no es un individuo, sino el exponente de una conducta social, en cuanto atem pera sus reflejos a normas preestablecidas". 8

En este punto substancial, a pesar de las divergencias formales, el teatro neoclásico parece emerger del barroco, ya que la tragedia y la comedia de caracteres vienen a escenificar, en principio, la moral manifiesta en las meditaciones cartesianas que plantean la lucha entre la razón y las pasio-Lo cual mucho recuerda el método pedagógico jesuita consagrado en Trento que, como un freno al sensualismo renacentista, distinguia las inclinacio nes morales de las inmorales, y establecía catego rías de valores inmanentes de índole colectiva. aquí el que no responda meramente a la moda del dra ma de capa y espada el que EL CID de Corneille (1606 1684) se inspirase en el adalid de la reconquista castellana, para plantear el problema del deber moral bajo un concepto del bien común, asequible a la voluntad por encima de las pasiones individuales.

de Quevedo Villeyas. (1580-1645).- SUEÑOS Y DISCUR-SOS.- OBRAS COMPLETAS.- Tercera Edición.- Editorial Aguilar.- Madrid, España 1945. p. 210

<sup>8</sup> F. Garrido Pallardó. LOS ORIGENES DEL ROMANTICISMO, Nueva Colección Labor. - Editorial Labor, S. A. . - Barcelona, España, 1968. - Capítulo 15, p. 162.

De este modo, el teatro humanista, urbano y laíco, expresión de una aristocracia mundana y de una clase burguesa nueva, que se propone el perfecciona miento del hombre como primer principio de la vida, y no como consecuencia de la divinidad, registra el florecimiento de la sensualidad estética y la funda mentación empírica de las ciencias; pero, al buscar el equilibrio, encuentra en la razón las leyes inma nentes que reemplazan los dogmas religiosos que estructuraban la visión teocéntrica del hombre y el mundo.

Por el contrario, la Comedia dell'Arte, fenó meno teatral que se dijunde por toda Europa es la conjunción libre y caótica, mundana y crítica, de la vida profana que la religión había asfixiado por tan tos siglos. En ella, como una explosión de la imaginación y la embriaguez del espíritu, late la tradi ción pagana de los histriones errantes, siempre per seguidos, portadores del germen de la farsa y la sá tira; esto es del escarnio, al igual que de la exh $\underline{u}$ berancia campesina y de los tipos populares. Una actitud delibertad respecto a las formas escénicas y una preponderancia del espectáculo y la mímica so brre la literatura, siempre improvisada, significan esta modalidad del teatro profesional que es determi nante en el desarrollo de la escena renacentista y en la formación de los teatros nacionales de los d $\underline{i}$ s tintos estados modernos.

Y precisamente, esta conformación de los tea tros nacionales (inglés, español, francés, alemán, italiano, etc.) sólo es compresible a partir de la dramática cristiana medieval que, como lenguaje y ex presión religiosa universal, mantuvo viva la llama del teatro en el continente europeo. Pues, si bien los acontecimientos políticos, así como los contextos sociales y el medio físico, determinaron la forma peculiar propia de la escena de cada nación, también un afán universalista y de exportación cultural siguió rememorando a la cultura unitaria cristiano la tina dentro de la expresión artística de los pueblos occidentales.

ra al medieval a través de las moralidades religiosas y políticas que, al dejar las formas alegóricas, afirmaron el caracter secular y profano de los tipos populares de que se valió la farsa en su desarrollo, de la Baja Edad Media a la Comedia dell'Arte, a Moliere (1622-1673) y a Goldoni (1707-1793). Asimismo, el teatro religioso cristiano, "este vasto esfuerzo de la Edad Media es, por así decir, la roca sobre la que están firmemente erguidos los palacios y torres de Shakespeare". 9

Allardyce Nicholl .- HISTORIA DEL TEATRO MUNDIAL (World Drama from Aeschylus to Anouilh) Tra ducción del Ingles por Juan Martin Ruiz. - Werner. -Colección, Biblioteca Cultura e Historia. - Editorial Aguilar .- Madrid, 1964. Parte II. El Teatro Religio so y Profano durante la Edad Media p. 123. Además,  $\overline{C}f$ . Arnold Hausser. - Opus Cit. Capítulo VI. 2. - La Inco herencia del Arte. p. 487: "su método se halla en evidente conexión con la tradición todavía viva de la composición aditiva medieval". Es claro que el teatro medieval influyó decisivamente en la estructura interna tanto de las obras inglesas como españo las. Por ello, encontramos en Shakespeare un substrato que obviamente corresponde al concepto formal de las alegorías medievales, donde se mostraban pro blemas de tipo moral del cristianismo mediante personajes tales como: el bien, el mal, la virtud, el pecado, etc. Esto se ve claramente en TITUS ANDRONI-

La reputación de los autores clásicos griegos y latinos, que aún durante la Edad Media no dejaron de influir sobre el arte, la moral e incluso sobre la teología 10, fue todavía mayor al convertirse la cultura antigua en modelo absoluto del hombre renacentista. Sin embargo, la imitación, determinada por anquilosados criterios de "verosimilitud", mostraba no un mundo imperturbable y armonioso, supues tamente clásico; sino que, bajo formas artificiosas, registraba la dinámica del idealismo moderno, imposible de explicarse sin la intromisión nada clásica del concepto cristiano de la existencia humana.

La lucha entre las inclinaciones y el sentido del deber, y el triunfo de la razón sobre los instintos, significan al héroe del teatro clásico francés, consciente de su culpa, a diferencia del héroe griego, que no merece su destino, y cuya tragedia reside en la anagnórisis o reconocimiento de su cegue ra o su locura. El placer derivado de la destrucción del mundo individual que apunta Nietszche (1844-1900) como esencia y origen de la tragedia griega, viene a reemplazarse por un principio lógico de interesta que de los antiguos trágicos, haciendo de la escena un ejemplo

CUS, donde los personajes son tipos fieles a un concepto ético medieval y hasta llegan a asumir un dis fraz: de venganza, asesinato y violación que, en cierto modo, corresponden a las inclinaciones natura les que encarnan. En cuanto al teatro de Lope de Vega, vemos que la introducción del rey para solucionar el conflicto responde al Deus ex Machina de Eurípides, imitado por los autores cristianos para hacer aparecer a la virgen en los Milagros.

<sup>10 &</sup>quot;Tratándose de virtud, no basta saberla; además hay que poseerla y practicarla."— Aristóteles (384-322 a.C.).— GRAN ETICA.— OBRAS.— Traducción del griego, estudio preliminar, preámbulos y notas por

de moral y una escuela de costumbres, reminiscencia aún del carácter didáctico del teatro medieval.

El gran tema de la predestinación que discu ten protestantes y católicos produce no sólo las obras dramáticas que sintetizan el catolicismo tridentino; sino que la postura herética se filtra ya en los caracteres trágicos de Racine (1639-1699), quien, imbuído de la duda jansenista, preludia el ad venimiento del teatro romántico. La zona demencial del hombre no puede trascenderse por la razón. Es el principio del triunfo de la moral de los justos sobre los condenados; del sentimiento sobre la lógi ca y la geometría; es el triunfo de la burguesía flore ciente sobre las jerarquias político religiosas, mo nárquico papales, manifiestas racional y prácticamen te en las instituciones sociales que la Revolución Francesa haría estallar, Es también el triunfo de la moral democrático burguesa contra el absolutismo de los aristócratas. La propiedad privada parece se ñalar a los elegidos, y justificarse con una nueva escala moral. Los héroes burgueses al subir a la es cena de las farsas venían borrando ya la distinción de los géneros dramáticos. El héroe predestinado del romanticismo, escindido en cuerpo y alma, grotes co y sublime, como el Cyrano de Bergerac de Rostand (1868-1918) expresa muy claramente la problemática interna idealista, aún cristiana, que pervive en una de las constantes dramáticas del teatro occidental:

Francisco de P. Samaranch. - Colección Tolle, Lege. - Aguilar S. A. de Ediciones. - Segunda Edición. - Madrid, España, 1967.

### la ilusionista. 11

Il destino es reemplazado por la naturaleza inconsciente, el instinto, las taras, la herencia, los hábitos, el medio ambiente. Una psicología con vencional hace del conflicto dramático un proceso explicable por las ciencias naturales. El criterio de verosimilitud se apodera de la escena y ajusta la libertad creadora más que nunca a las unidades clásicas, inspiradas en la poética aristotélica, acu nadas por Horacio y promulgadas como dogmas por los teóricos renacentistas. Y es el enfrentamiento profundo a la psicología del espectador lo que viene a distinguir dicha constante explícitamente "realista" del teatro.

Contemporáneamente, se destacan dos tendencias principales, que registran una gama infinita de actitudes intermedias, y vienen a romper con tal tradición. La vanguardia desde dentro conserva al héroe abstracto, escindido en los planos instintivo y consciente, pero se lanza a la búsqueda de nuevas formas de comunicación, prescindiendo incluso del diálogo. Esto es que, desde el callejón sin salida de una crisis metafísica, renuncia a los dogmas y pone en duda la lógica; pero retorna al rito. Se trata de una nueva visión de la existencia a merced de los ciclos del eterno retorno. No hay una verdad absoluta ni una escala autocrática de valores porque el hombre

<sup>11 &</sup>quot;Designación general (...) para el tea tro de la era burguesa, es decir, de 1750 a 1910 aproximadamente. Ilusionismo significa: creencia en la realizabilidad de la "ilusión", en doble sentido: lo. en la posibilidad de crear en la escena una ilusión de realidad; 20. en la posibilidad de introducir ilusiones ("inexistencias) en la realidad, para cambiarla". Siegfried Melchinger.— EL TEATRO DESDE

siente que ya no marcha hacia un cielo prometido, ni tampoco cree en las últimas metas del progreso material humano para realizarse plenamente y alcanzar la felicidad. Por ello, el teatro de vanguardia parece ser la búsqueda de una nueva fe y de una nueva imagen de ser, del porque de la vida y del mundo.

Por otra parte, al contrario, el teatro épi co político conserva la palabra (el 2015) como con vención absoluta del drama, si bien requiere de una cierta distancia entre la realidad y el espectáculo artificial que la representa (alejamiento que per mita al espectador mantenerse lúcido y tomar concien cia ante las acciones teatralizadas, las cuales le afectan de modo particular en tanto ser económico so cial). Nada hay más opuesto al fenómeno de sugestión o enajenación que tiende a provocar el teatro ilusio nista que este teatro didáctico y ejemplarizante de la brutalidad de las relaciones humanas, ni nada más antagónico con el transe hipnótico en que la vanguar dia busca una comunicación irracional y subconscien te entre los individuos, que sólo pueden ser auténti cos y plenos en soledad, lejos de toda convención social y moral que únicamente parecen asfixiar a la naturaleza espontánea de la vida.

La instrumentación que el teatro de vangua<u>r</u> dia hace de la zona inconsciente del público, evidentemente, no es algo nuevo. Dicha práctica preexiste por su origen ritual en la tragedia griega, y por su carácter críptico, en los misterios medieva-

BERNARD SHAW HASTA BERTOLT BRECHT. (Drama Zwischen Shaw Und Brecht). - Traducción de José Pérez Ruiz. - Compañía general fabril Editora. - Buenos Aires, Argentina, 1959. - Visión Panorámica e Interpretación, p. 23-24.

les y autos sacramentales, verdaderas misas alegóricas. La purificación del espectador, ya sea explicada por los términos lógicos de la catársis aristoté lica, o por la ejemplaridad y ejercicio de virtudes que exige San Agustin a toda ceremonia, o ya bien por el proceso alquímico a que se somete la irracto nalidad colectiva, postulado por Antonin Artaud, (1896-1948) y llevado a su realización más plena por Jerzy Grotowski (1933- ) en su laboratorio de Wroclaw, parece ser a lo largo de la historia la diferencia específica del teatro, no como género literario, si no como magia y representación.

Ahora bien, esta terapia o crisis a que público y actores, fieles y oficiantes, se someten en todo espectaculo, se despliega en su doble nivel cons ciente y subconsciente (inclúyase arbitrariamente en este último término tanto los impulsos del instinto como las intuiciones del espíritu). El puro manejo de la razón en la escena lleva al público a una ver dad didáctica, y con ello a tomar una resolución, ge neralmente política, actuante sobre la propia reali dad histórico social en que emerge la representación; tal es el sentido del teatro de praxis que Bertoldt Brecht (1898-1957) expone en su teoría del alejamien En cambio, el juego puro del elemento mágico y maravilloso, y de la zona demencial del hombre, pue de abrir las compuertas de la mente profunda, de la bestia, pero también del hombre superior. La modificación del espectador se efectua en el contacto con una verdad tan amplia que no puede mutilarse con fi nalidades didácticas sin desintegrarse. Se trata de una verdad de fé, inapresable y efímera.

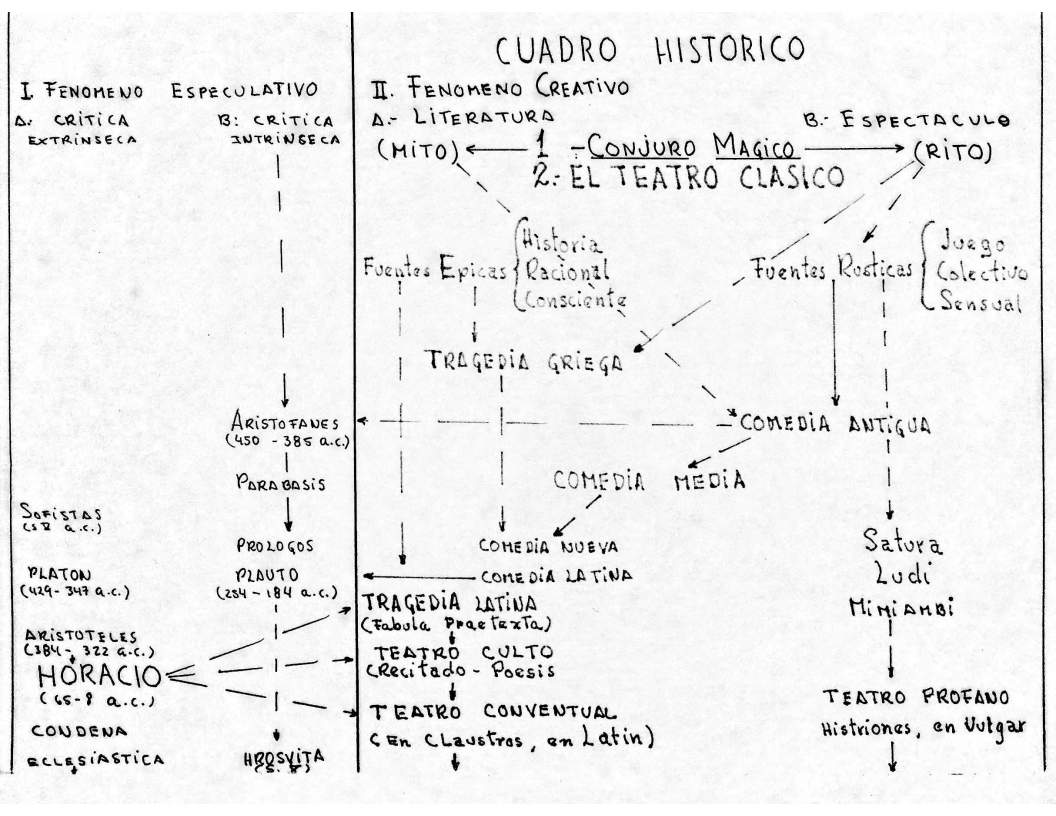
Después de todo ¿qué es el teatro, sino un acto de fe? Ya como expresión de dogmas absolutos,

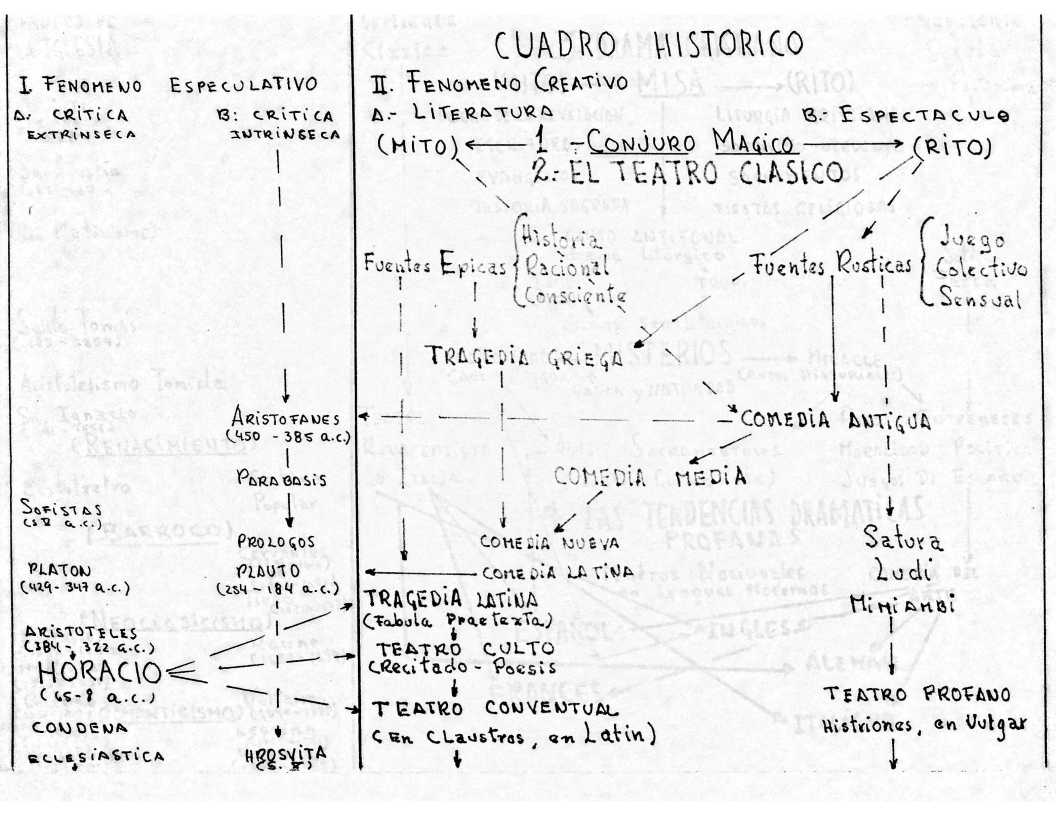
o como arma para contribuír a transformar la vida, o ya sea como una mera imitación de los ciclos observados en la naturaleza para conjurarla; o ya bien, como un exorcismo de la angustia individual. Sin duda, toda representación escénica importa más por los anhelos humanos que condensa que por su solo aspecto de mímesis, más o menos fiel de una faceta dada de la realidad. De aquí la supervivencia de algunas o obras dramáticas a través de modalidades estilísticas y aún de moldes mentales antitéticos a lo largo de la historia.

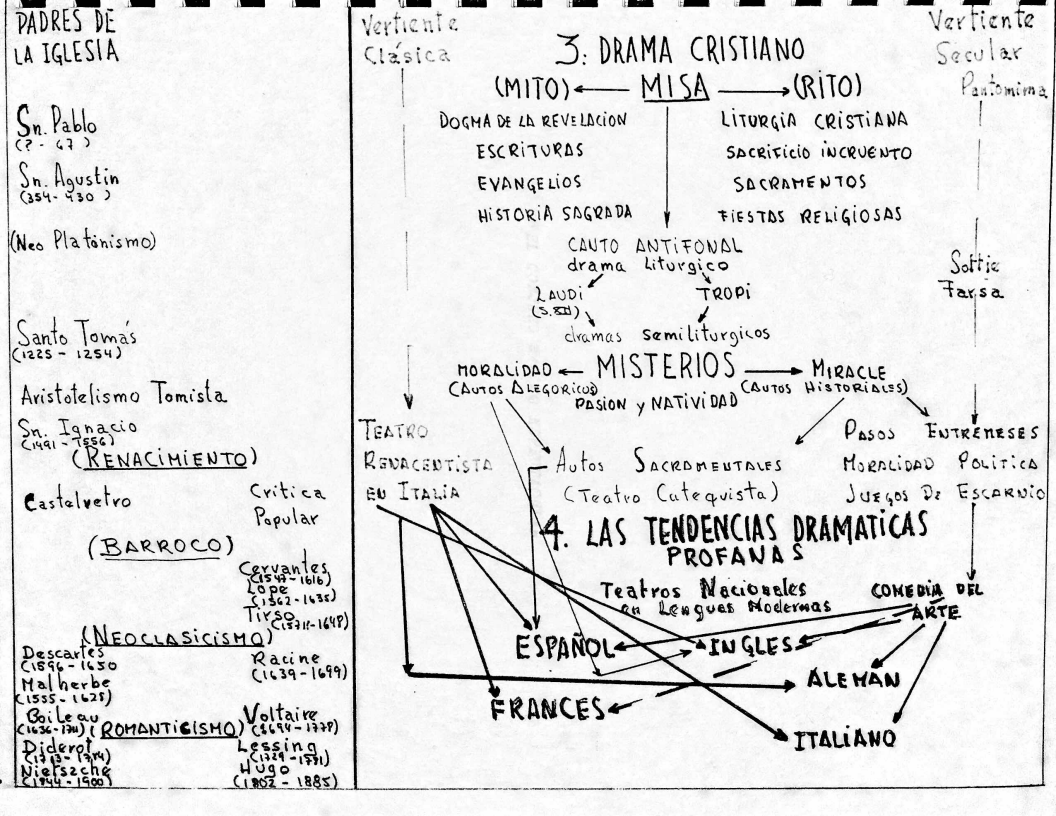
Y es que la fe en su sentido más amplio pue de manifestarse lo mismo a través de caminos racionales y que mediante impulsos representados. Formal mente, el teatro exige del espectador que acepte ciertas convenciones para cumplir su función comunicativa. Substancialmente, se trata de comulgar con una visión del universo y del hombre. Si los misterios parecen inescrutables, y las interrogantes se multiplican progresivamente, conforme la ciencia humana avanza; el teatro, en cuanto imitación dinámica y presente de la acción física y psíquica observable en el devenir de la existencia, parece atesorar las claves de arcanos mágicos.

Al igual que los conjuros rituales, cuna cultural de la creación dramática como literatura y como espectáculo, el teatro sigue planteando la actitud del hombre ante el cosmos, que varía en la medida de su historicidad, según el espíritu con que se concibe a sí mismo y explica su existencia.

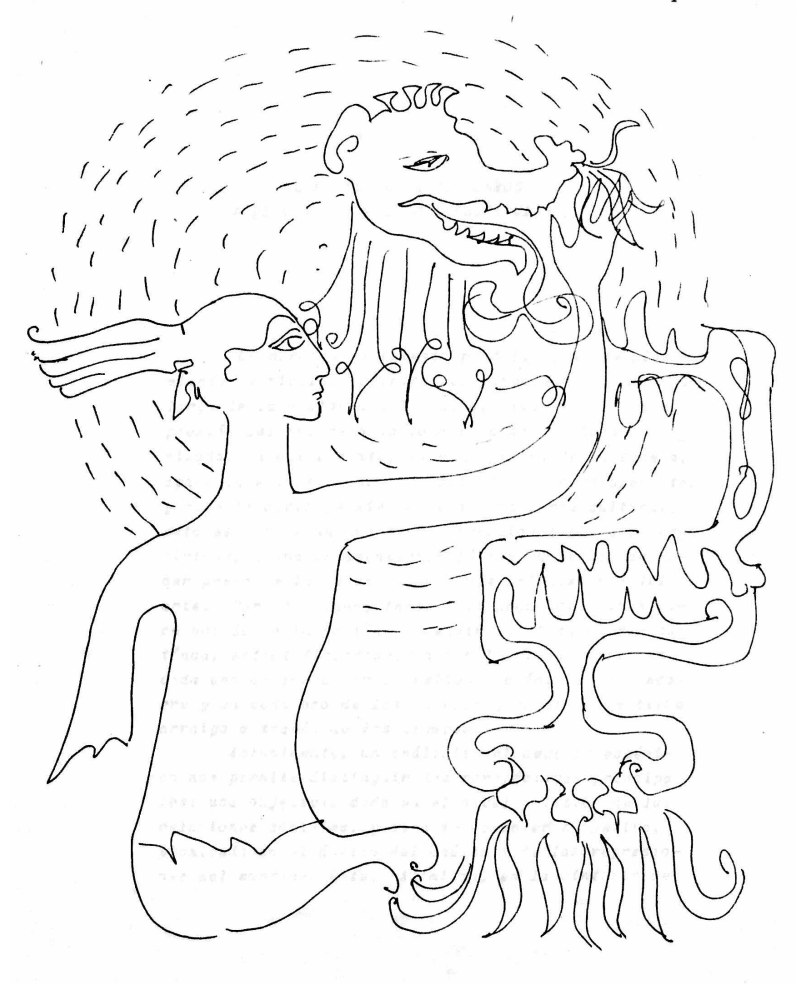
DIAGRANA







EL CONJURO MAGICO ESPECTACULAR



# EL HOMBRE ANTE EL COSMOS ( EL CONJURO MAGICO ESPECTACULAR )

Un marcado movimiento pendular y un desplazamiento de niveles espirituales parecen trazarse a lo largo de la historia del teatro, suma de artes y expresión del progreso de toda vida social humana orga nizada. Efectivamente, en el registro de la escena, aparecen entrelazadas dos actitudes primordiales, tal y como lo atribuye Nietzsche a toda forma cultural; esto es, entre una corriente irracional plena de crea tividad, y una argumentación lógica que trata de hacer presa de las esencias últimas del misterio del arte. Por otro lado, tambien la producción dramática nos da la impresión de seguir una trayectoria con tínua, estratificándose con peculiaridad propia en cada uno de los diversos relieves anímicos que recorre y en cada uno de los pueblos y razas donde tiene arraigo a través de los tiempos.

Actualmente, un análisis del devenir escénico nos permite distinguir dos perspectivas principa\_
les: una objetiva, dada en el nivel político de las
relaciones sociales, y otra de carácter subjetivo,
planteada en el ámbito del análisis de las represiones del subconsciente. Asimismo, en la síntesis de

las épocas que llamamos medioevo, renacimientoyroman ticismo, notamos una especie de cadena donde se esla bonan el pensamiento y la emotividad, estimulada esta última por la estética del siglo XIX, que se anun cia como contrapunto a la tiranía de la lógica renacentista; a la cual se acusa de la extinción de la fe religiosa y de la concepción mística del universo que por espacio de varios siglos rigió la vida y el arte cristianos. De igual modo, en la cultura antiqua, sentimos que el telón jurídico romano que se proyecta sobre la vida social, ciñiéndola a la objetividad de la ley, no es sino una forma de apresar la armonía subjetiva nacida en el periodo mítico de la humanidad.

Y aún podemos referirnos a una esfera anterior, de la cual emergen los mitos, y a la que hemos de atribuír el origen más remoto del teatro. Esta es la mágica, paradójicamente objetiva, ya que en ella se formulan recetas para conjurar las juerzas del univer so y utilizarlas en provecho del hombre. A ella per tenecen los ritos de la fertilidad y de la muerte, las danzas miméticas, los cantos onomatopéyicos, y las ceremonias sacrificiales, y orgiásticas, de cuyas metamorfosis emerge la forma teatral que conocemos. (1) Dichos rituales son expresión de la mente primitiva ante el cosmos, la cual instrumenta una concepción animista de los fenómenos para controlarlos y someter los a la rasón, atribuyendo una efectividad real a la mecánica del conjuro. Un ejemplo muy claro de con juro ceremonial, a falta de citar otros quizá más sig nificativos, pero con los que estamos menos familiari zados, es el que podemos reconstruir a través de la leyenda náhuatl de Quetzalcóatl (dios serpiente emplu

<sup>(1)</sup> Respecto al carácter objetivo de las fór mulas mágicas, James George Frazer aclara que: "la ma gia es un sistema espurio de leyes naturales así como una guía erronea de conducta; es una ciencia falsa y un arte abortado". Cf. LA RAMA DORADA. - (The Golden Bough) Editorial Fondo de Cultura Económica. - Tercera Edición en Español. - México, 1969, p. 34.

mada), ejemplificada a través del juego ritual de pelota.

Este dios y personaje histórico del siglo IX, blanco y barbado, objeto de un culto positivo en que se habían abolido los sacrificios humanos, está iden tificado al viento y al planeta Venus en sus formas de estrella vespertina y de estrella matutina. Los cronistas del siglo XVI trataron de identificar en él a Santo Tomás, otros al Apostol Santiago, y algunos al mismo Cristo. Los indigenas, que esperaban el retorno del dios Quetzalcóatl por el oriente, se sin tieron confundidos a la llegada del conquistador español que, por su aspecto, parecía venir a cumplir la profecía. (2)

Las crónicas, los códices y los monumentos ar queológicos relatan cómo los demás dioses, celosos, de la bondad de Quetsalcóatl le hicieron ver su rostro en el espejo humeante de la luna (Tezcatlipoca) para avergonzarlo por su palidez. De suerte que, mi nado en lo más hondo de su orgullo, el dios Quetzalcóatl decidió pintar su rostro y engalanarse con plu mas y con joyas, tal y como luce la estrella de la tarde, cuyo reflejo sobre el mar produce las silueta luminosa de una serpiente. Pero la lucha cósmica con tinuó; y Quetzalcóatl, rompiendo su abstinencia a instancias de los dioses enemigos se embriagó con pulque y agua miel, y durmió incestuosamente sobre la tierra,

(2) No deja de ser curioso tampoco el cruce de mitos que nos ofrece la Conquista de México por los españoles, quienes creyeron la leyenda de que el Apóstol Santiago con su gran córcel se había materia lizado para definir la victoria a favor de los cristianos, tal y como se le había venido atribuyendo participación activa en la reconquista de España con tra los moros; idea surgida originariamente como co $\overline{\underline{n}}$ traposición al providencialismo mahometano pero gene ralizada en las batallas lo mismo contra infieles que contra herejes o idólatras. La identidad de estas creencias cristianas con los cultos greco-romanos a los gemelos Caster y Polux a quienes tambien se atri buye descender del cielo alternativamente en sus caballos blancos para luchar a favor de los ejércitos que les rendían veneración, establecen una coinciden cia de profecías entre las teogonias del viejo y del

su hermana lochitlpétatl (cama de flores), a la lux del crepúsculo. A causa de este pecado, el dios se sintió culpable, y se sepultó bajo la tierra, período que coincide con los días en que Venus no aparece, para surgir después de nuevo como lucero de la mañana. Es entonces cuando la leyenda atribuye al dios encami narse a la orilla del mar para extinguirse saltando en el fuego de una gran hoguera: el sol. Y a los pájaros de más bellos plumajes, que anuncian el alba y la aurora con sus trinos, tomar el corazón de Quetzal cóatl y depositarlo en el cielo, donde se convierte en estrella. Así parece emergir Venus del fuego solar cada día durante el ocaso.

Ahora bien, el simbolismo astronómico de este mito se realiza plenamente en el ritual del juego de pelota, que consistía en que un jugador hiciera pasar a golpes de brazos y muslos una bola de hule (3) a través del hueco de un disco de piedra colocado a gran altura; uno sobre cada uno de los dos muros paralelos que limitan las canchas de juego, cuyas ruinas aún se yerguen sobre las ciudades prehispánicas. Los equipos contendientes, siempre en número símbólico: tal vez doce para sumar trece con el dios, período del año lunar y suma de los niveles celestes, que multiplicada por cuatro, que es un número relativo a los puntos cardinales, a las estaciones, a los elemen tos, a los astros principales, a los colores básicos nahuatls, y a los cuatro soles cosmogónicos, nos da cincuenta y dos, que representa el siglo que los nahuatls conmemoraban con la ceremonia del fuego nue vo y la extinción del viejo. En todo esto entra en

nuevo mundo, ya que dichos dióscuros con los cuales se mezcla la fe en el Apóstol Santiago, que funge como gemelo de Cristo, no son otra cosa que la representación de Venus, alternativamente lucero de la mañana y de la tarde, o Quetzalcóatl luminoso, cuyo regreso esperaban los nahuatls. Cf.-Américo Castro.- LA REALIDAD HISTORICA DE ESPAÑA.- Biblioteca Porrua No. 4.- Editorial Porrua, S.A.- México, 1962, - p.p. 328 - 331.

<sup>(3)</sup> Cf. Víctor W. Von Hagen. - LOS AZTECAS HOM BRE Y TRIBU ( The Aztec: Man and Tribe) Colección Mo derna No. 12. - Editorial Diana, S.A. - sexta impresión, México, 1970. - Capítulo 20 pag. 107.

juego la numerología sagrada y la astronomía religiosa. 4

Si el disco simboliza al sol; la hoz del brazo del jugador representa a la luna; la cancha rectangular, a la tierra; y la pelota, a Venus: la lucha cósmica esta conjurada. 5

no de los astros, y rememora el momento histórico en que la cultura nahuatl se inició en el culto sanguinario a la luna y al sol y a los númenes de la naturaleza. Uno de los capitanes, quisá el triunfador de los equipos contendientes, era sacrificado. Su corazón, ofrendado al sol como sustento; y su cuerpo, precipitado a la tierra, unía en ceremonia de comunión a los iniciados, que lo devoraban y bebían su sangre, "líquido divino, agua florecida, agua ardiente como hoguera: teoatl, xochiatl, atl tlachimolli". 6

Tal es el esquema del rito mágico; su estructura: depuración, sacrificio y comunión, es inheren

- 4 Cf. Georges Raynaud. Apéndice al TEATRO INDIGENA PREHISPANICO (Rabinal Achi) Biblioteca del Estudiante Universitario No. 171. U.N.A.M., México, 1955, p. 138.
- 5 El carácter mágico de este juego ritual no demerita su aspecto de espectáculo y de representación, del mismo modo que el propósito de encantamien to que origina los grabados rupestres prehistóricos de cacerías de bisontes no descalifica su valor pic tórico. Cf. Alfredo Chavero.-MEXICO A TRAVES DE LOS SIGLOS. - Tomo Primero Historia Antigua y de la Conquista. - Ballescá y Compañía Editores. - México, 1889. -Espasa y Compañía Editores Barcelona, España. - Capí tulo segundo p.p. 371-377. Cf. tambien, Fernando Díaz Infante. - QUETZALCOATL (Ensayo psicoanalítico del mito nahua) Cuadernos de la Facultad de Filosofía, Letras y Ciencias No. 18 .- Universidad Veracruzana .-Kalapa, Ver, México, 1963. - pag. 49. - Cf., además, James George Frazer .- Opus Cit. p. 40, respecto al carácter de la magia imitativa y la creencia de que "lo semejante produce lo semejante".
- 6 Angel Ma. Garibay K. .- HISTORIA DE LA LI-TERATURA NAHUATL.- Biblioteca Porrua No. 1.- Editorial Porrua S. A., México, 1953.- Tomo I, p.p. 78, 125 y 127.

dos en el Manuscrito de Cantares Mexicanos, algunos de ellos son considerados como formas dramáticas embrionarias. Angel Ma. Garibay K. los ha interpreta do y clasificado, con lo cual es posible reconstruir hipotéticamente, entre otros, el canto ritual que conmemoraba "la ida de Quetzalcóatl", el llanto del pueblo y las artes que el dios, a semejanza de Prometeo, había enseñado a los toltecas. 9 Los textos muestran la intervención de un cantor que inicia el relato, y del coro que repite estribillos al son de las danzas y se prodiga en un canto de puras exclamaciones sin sentido lógico: "a, ah, ya, aya" ...

7 Cf. Gilbert Murray. - EURIPIDES Y SU TIEMPO (Euripides and his age). - Fondo de Cultura Económica. - Tercera Edición en Español. - México, 1960, Capítulo III p. 50.

8 Según Henri Hubert el esquema de todo rito sacrificial puede formularse así:

"Hay en el sacrificio purificación, santifica ción, y, en consecuencia, paso de la víctima al otro mundo". LOS GERMANOS.- Traducción al castellano por Jesús García Tolsa.- Tomo XXVII de la Evolución de la Humanidad.- Unión Tipográfico Editorial Hispano Americana.- México, 1955.- Capítulo III, p. 233. Ello coincide con todos los procesos místicos. Cf. además, Dámaso Alonso.- LA POESIA DE SAN JUAN DE LA CRUZ.- Colección Crisol No. 171.- Editorial Aquilar.- Madrid, España 1946.- Veáse el "Cántico Espiritual".- p.p. 279-87 y p.p. 288-95. Cf. también Ottavio Marchetti, S.J.- LOS EJERCICIOS ESPIRITUALES DE SAN IGNACIO.- Versión del Italiano por el P. José María de la Colina, S.I.- Adveniat Regnum Tuum; El Mensajero del Corazón de Jesús, Bilbao, España, 1955.

<sup>9</sup> Angel Ma. Garibay K .- Opus. Cit., p. 358.

Otros personajes, príncipes y sacerdotes, intervienen y se duelen por la ausencia del dios. Y el coro se lamenta: "Sólo queda en pie la casa de turquezas: la casa de serpiente que tu dejaste erguida allá en Tula: vamos a gritar". (10)

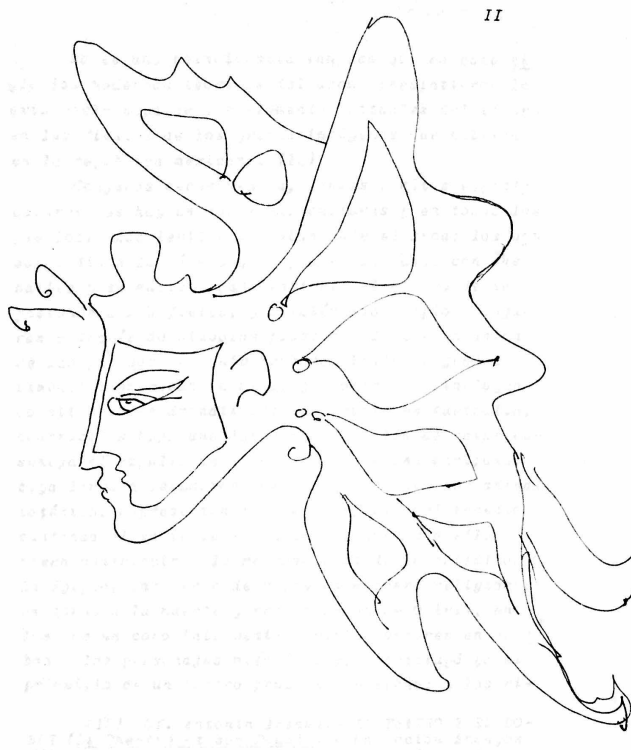
Llantos y danzas se prolongan interminablemente, reproduciendo y celebrando el mito. Al final, la gratitud del pueblo se eleva en un canto al dios dador de la vida: "De multiples colores se matiza nuestro florido sustento: allá viene a erguirse para abrir sus granos: está en la presencia del dios que hace lucir el día".

Sin duda, esto comprueba la aparición de un texto dramático y de una representación espectacular que se comienza a desprender de su significado originario ritual que le atribuía efectividad mágica sobre la realidad, para asimilarse a la pura exaltación de la historia del mito trágico.

No es casual que los tetlahuehuetzquiti nahuatls y los baldzames mayas (farzantes y mimos cho
carreros) honrasen a Quetzalcóatl o Kukulkán (serpiente emplumada en maya), y representasen ante su
gran templo circular, con disfraces y máscaras de
animales, los vicios sociales, divirtiendo y criticando al pueblo que acudía a las plazas. Quizá el
dios serpiente emplumada (binomio terrestre-celeste),
de haber llegado a su esplendor la dramática nahuatl,
habría simbolizado para ésta lo que Acóvvos (Dionisos) encarna en la tragedia griega: embriaguez, sa
crificio y eterno renacer de la vida. (11)

(10) Cf. Angel Ma. Garibay K. .- Opus. Cit. p.p.78, 360.

(11) También la teogonía griega nos informa como Διόνυσος hijo de Ζεύς (Zeus) y Σεμέλη (Semele) es criado en un muslo del padre, y luego a instancias de los celos de Hea (Hera) es descuartizado y devorado por los titanes, volviendo a renacer de su corazón que se salva al comérselo el propio Ζεύς.



Trans Of the Strand Contract February on Open State

No es una coincidencia tampoco que en este si glo los modernos teóricos del drama presintieran la existencia viva de los elementos rituales del teatro en las fiestas de los grupos indígenas que habitan en la república mexicana. (12)

Conjuros ceremoniales, danzas y ritos especta culares los hay en todas las culturas y en todos los pueblos. Los levitas danzaban ante el Arca; los bon zos indican la cólera y el placer del dios con sus bailes y su música, para instruir el manejo de sus pasiones a los fieles, y también sus templos conjuran a través de símbolos plásticos la eterna unión de las fuerzas del universo; los bailes sagrados simbalies expresan la mitología oriental, incluyendo situaciones dramáticas; los arunta en Australia, acurrucados bajo una larga construcción de ramas que semeja el capullo de la crisálida de una mariposa, cuya larva acostumbran comer y que tienen por animal totémico, representan las metamorfósis del insecto cantando al salir de la enramada, pues con ello creen contribuir a la reproducción de la crisálida.(13) En Egipto, una serie de representaciones religiosas en torno a la muerte y resurrección de Osiris, en las que un coro intervenía y varios actores encarna ban a los personajes mitológicos, constituyó ya el principio de un teatro propiamente dicho; y los ri-

<sup>(12)</sup> Cf. Antonin Artaud. - EL TEATRO Y SU DO-BLE (Le Theatre et son Double). - Colección Ensayos Editorial Sudamericana. - Buenos Aires, Argentina 1964. - El Teatro de la Crueldad. Segunda Manifiesto pag. 129. Cf. También LE THEATRE EST D'ABORD RITUEL ET MAGIQUE... y LA CONQUETE DU MEXIQUE. - Ouvres Completas, Tome V .- NRF., Gallimard. - France, 1964. p.p. 18-29.

<sup>(13)</sup> Cf.- James George Frazer .- Opus Cit. p. 41.

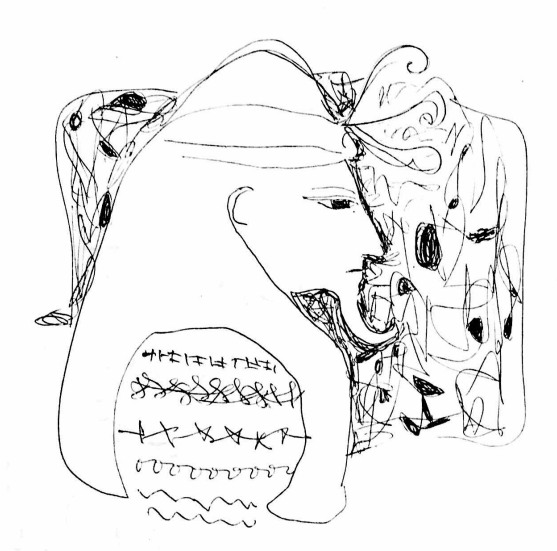
tos de Mitra sacrificando a un toro, sin duda originaron los espectáculos acrobático -religiosos de Creta (s. II a.C.) y las corridas de toros actuales.(14) Ya la disposición de las plazas y de las gradas para las luchas cretenses anticipa la configuración de los teatros a Dióvuros. (15)

La supervivencia de la leyenda de Quetzalcóatl y sus reminiscencias rituales, latentes en el substra to cultural mexicano a partir de la conquista, pare ce ilustrar el aspecto más remoto de la gráfica que el arte escénico diespliega; y sirve a modo de intro ducción para el presente trabajo, al completar el registro de los niveles culturales en los que germina y dialoga el teatro como función creadora espontánea y como proceso crítico consciente.

Al estudiar algunas de las expresiones dramáticas de las sociedades y épocas más significativas, salta a la vista que responden a los criterios imperantes con que se manifiesta la cultura humana en su recorrido histórico. La proyección de tendencias y actitudes mágicas míticas, religiosas y morales; o ya bien, lógicas, jurídicas y normativas y puramente estéticas; así como emotivas, instintivas y psicanalíticas, o sociológicas y aún meramente técnicas denota la estratijicación de los niveles espirituales en que florece la necesidad del hombre de representar su propio drama.

(14) Respecto a la religion de Mitra, al Cristianismo y al origen órfico de la doctrina del pecado original, que conmemoran los mitos y particularmente el de Acorros Zaresis.Cf. Sigmund Freud.—
TOTEM Y TABU (Totem und Tabu).— Obras Completas.— Volumen II:— Editorial Biblioteca Nueva, Madrid, España, 1948.— Capítulo Sexto, p. 503.

(15) Cf. Guillermo Díaz Plaja. - ENCICLOPEDIA DEL ARTE ESCENICO. - Editorial Noyuer, S.A. Primera Edición. - Barcelona, España. - Introducción Histórica. p. 11. Por otra parte, desde las opiniones críticas más antiguas sobre el teatro hasta algunos de los más elaborados tratados contemporáneos de teoria dramática muestran cómo del comentario difuso del especta dor despreocupado al juicio subjetivo del observador más culto a la opinión fundamentada del especialista, hay toda una evolución también que progresa en la medida que el dictamen crítico ofrece mayor información. Pues, cada día, la crítica se hace más in dispensable, ya que las colectividades deben ser orientadas ante la inovación y la creación. Y sólo mediante la crítica las grandes masas logran interpretar, asimilar y consumir los productos nuevos del arte, así como el acervo tradicional.





EL TEATRO CLASICO

## LA PERSONA ANTE EL DESTINO O ANTE LA LEY

Sin duda, las raíces originarias del teatro son rituales. Rescatarlas y revitalizarlas es obje to de la escena contemporánea; pero en los pueblos occidentales sólo podemos hablar de una dramática propiamente dicha, o sea, estructurada como sistema, después del surgimiento de la tragedia griega, y co mo un proceso de conciencia que analiza las leyes constantes, derivadas de las multiples aportaciones poéticas con que contribuyeron los trágicos al esplendor del teatro en la antiguedad. 1 Tal es el modelo mítico que la lógica despoja de sus contenidos subjetivos, con el que se aprisiona sin piedad a la creación dramática posterior; la cual siempre pugna por desarrollarse con libertad plena, cada vez fiel al espíritu histórico social que la fecunda.

l Gilbert Murray encuentra en toda tragedia origen en alguna práctica religiosa existente, o en algún relato tradicional que era tratado como xízov (causa): "Así la Trilogía de Prometeo explica el origen de la Promethia; Medea el de la adoración ritual de los hijos de Medea en Corinto; Hipólito, el del llanto ritual de las vírgenes por la muerte de Hipólito en Trecena. Vease Electra de Sófocles, en la jiesta burlesca de Argos con motivo de un hombre y una mujer asesinados por sus enemigos, que pueden ser tanto Agamenón y Casandra como Egisto y Clitemnestra". Vease ESQUILO.— Versión castellana de León Mirlas.— Colección Austral, No. 1185.— Editorial Espasa— Calpe Argentina, S. A. Buenos Aires, 1954.— p. 16.

Los pequeños pueblos griegos, con una historia llena de desastres y fracasos, supieron templar el alma en la adversidad, sacando de ella valores mora les impregnados de heroísmo y serenidad. Las másca ras trágicas (Αί πρόσωπα Τεχγικα), los coturnos (οί nedocver) y los vistosos ropajes (ta fuixta) que agigan taban la figura del actor (inonecciós) e idealizaban al héroe, ejemplifican el culto que la antigüedad tributó siempre a la persona humana. 2 No hay que olvidad el origen litúrgico del teatro, que fungía como altar y que servía de escenario y de marco a la imagen del propio hombre. 3 De aquí que las tra gedias sean obras de gran contenido idealista en las que los héroes superan a la realidad, y que en ellas se manifiesten en todo momento ideas de liber tad y progreso. Se nota en este género dramático una lucha tremenda del hombre contra la fatalidad. diosa que para los desventurados pueblos griegos se presenta con carácter siniestro e implacable. Y en esta lucha contra el destino se engendran las más exaltadas pasiones y el ansia por el triunfo del hé

Dicha contraposión y la necesidad de equilibrio, que distinguen a la tragedia, obedecen a la concepción de una armonía preestablecida, en la cual toda acción desencadena una reacción contraria, cuyas fuerzas recíprocas terminan por balancearse.

- 2 <u>Persona</u> es el término latino que designa la máscara teatral.
- 3 La tragedia griega tenía, como hemos dicho, carácter religioso, por lo cual formaba parte del cul to que se practicaba en la ciudad. Debido a esto, la representación se hacía sólo en días especiales consagrados a las divinidades, especialmente a  $\Delta convo$  dios este, que en el teatro, que venía a ser su san tuario, tenía un altar y su sacerdote ocupaba un lu gar preferente. Situados los teatros generalmente en las faldas de una colina daban cabida a miles de espectadores que al aire libre cobraban conciencia del genio y el poder nacionales.

Asimismo, la naturaleza es sentida como un ser total y personal, cuya existencia ejemplifica la vida huma na: el eterno ciclo del morir y el renacer. Ante esta armonía, toda transgresión o desorden exige la restauración de la paz y la muerte del transgresor, el cual aparece impulsado por el pecado de orgullo, que es un síntoma de desbordamiento del propio ser de la naturaleza. Ni los dioses, ni los hombres ni nada escapan a la justicia, ley primera de cuanto existe; ya que aún "El sol no puede transgredir sus medidas". 4

Tal es la concepción filosófica que hizo posible la constitución de Solón (640-558 a.C.), y que se nutre de las creencias religiosas tradicionales. De suerte que la transgresión de los límites y el re establecimiento de la armonía son sentidas como las fuerzas que mantienen viva y en movimiento a la naturalesa. 5

Por ello, el sentido de todo mito trágico reside en la conexión causal entre la desventura y la culpa del hombre. Pues el hombre participa en una gran medida de su desdicha. Y la fortuna se torna en el más doloroso porvenir desde el instante en que una persona se deja seducir por el pecado de orgullo. La ceguera y los errores que le llevan al desastre los causa una fuerza irresistible, cuyo "peligro demoniaco se halla en la insaciabilidad del

<sup>4</sup> Heráclito (576-480 a. C.). - Citado por Gilbert Murray. Cf. EURIPIDES Y SU TIEMPO. - Ed. Cit. p. 49.

<sup>5</sup> Cf., Gilbert Murray. - ESQUILO Ed. Cit. p. 84: "Cada hombre, y sin duda cada cosa viviente tie ne una nole (destino); nosotros reclamamos más que nuestra nole (destino); nosotros reclamamos más que nuestra nole (destino); entonces nos fulmina la síny (justicia)"..."El Tiem po, cuando está maduro, trae la justicia; el Tiem po vindica la nole. Y no es conveniente esperar las cosas antes de que se cumpla integramente el Tiempo".

apetito". 6 Pero el castigo a los excesos cae no sólo sobre el transgresor; sino que se cierne también sobre sus descendientes. Así la fatalidad es incluso hereditaria; fuerza misteriosa que obedece a supe riores designios y gobierna la vida humana.

Por eso, en la tragedia griega, a causa de un acto individual, las consecuencias recaen sobre toda una familia, una ciudad, o varios pueblos, o sobre todo el género humano. El desorden desencadenado se refleja en todas las fuerzas humanas y divinas que el héroe personifica, reverberando progresivamente a lo largo del tiempo. Ya que, por un lado se dota al personaje de un carácter simbólico de la plenitud universal, y por otro, se sobreimpone una concepción antropomorfista a la mecánica de la naturaleza.

Así, por ejemplo, Reony Osis, al robar el fue go sagrado de la sabiduría, concreta el símbolo de la evolución humana para separarse de su origen ani mal. Es la proyección mágica de un mundo humano, cuya actitud social penetra las esferas divinas. La religión y el sentimiento de la justicia y la moral se confunden en este mito. Y, además, se plantea ya al ser humano significado por el sufrimiento, cuestionando la justicia de la propia concepción re ligiosa con que explica la vida. O sea, participan do en la relación de la justicia divina consigo mis mo, y no sólo como una criatura irremisiblemente pre destinada como ocurre con los héroes homéricos. Es te es el principio del interrogatorio al cual el hombre helénico somete sus propias concepciones religiosas y filosóficas del mundo y de la vida, y que

<sup>6</sup> Werner Jaeger. - FAIDELA; LOS IDEALES DE LA CULTURA GRIEGA. (Paideia, Die Formung des griechischen menschen : AIMHN (RESYKE (RAIDEIA BPOTOI∑). - Editorial Fondo de Cultura Económica. - Versión directa del ale mán por Joaquín Xirau (Libros I y II) y Wenceslao Roces (Libros III y IV) Segunda Edición. - México, 1962. - Libro Segundo, Culminación y Crisis del Espíritu Atico. I. El Drama de Esquilo, p. 238.

terminará por hacer del teatro el mejor campo para sus disquisiciones.

Atenas, triunfadora de las Guerras Médicas se convirtió en un emporio económico y en el centro de las ciencias y las artes. Y la constitución democ<u>r</u>á tica de Pericles (499-429 a.C.) abrió las puertas a la libre discusión, propiciando el florecimiento de todas las opiniones y escuelas doctrinarias. En este ámbito de tesis opuestas, en que la vida intelectual griega se desenvolvía en forma agorística, apareció espontáneamente el escepticismo y la desconfian a en todas las creencias y sistemas filosóficos.

Los sucesores de Demócrito y Parménides, de jónicos y pitagóricos, de eleáticos y atomistas en los últimos 50 años del siglo V en Grecia, escucharon la voz de Protágoras, de Gorgias y de otros sofistas, que disfrutaban de gran popularidad entre los jovenes.

Los sofistas atraían alumnos para enseñarles métodos para triunfar en la vida. Su sistema consistía en el desarrollo de un arte de convencimiento y persuación, que expusiese la verdad a la opinión de un juez soberano, a menudo constituído por el  $p\underline{\acute{u}}$  blico; y no en investigar la verdad. 7 De cómo pe-

7 La crisis del pensamiento filosófico y de las ciencias en la antigüedad se produce como conse cuencia del punto de partida de los sistemas. No pudiendo construirse una ciencia del ser sin base experimental, la continuidad de su estructura resul ta imposible, dada su vulnerabilidad a las críticas. Para constituir una ciencia con el carácter de un riguroso conocimiento es necesario contar con una certidumbre del ser. Pues toda ciencia parte de la existencia de dicho ser. Entre el pensamiento de Heráclito y el de Parménides hay una diferencia notable en cuanto a la concepción de la realidad, con tradicción que es la causa originaria que desencade na la anarquia sofística. La de Heráclito (576-480 a. C.) es la filosofía de la diversidad y del cambio, una filosofía racionalista. La de Parménides (540 a.C.) es la filosofía de la unidad y el ser, es irracionalista, Para Heráclito la racionalidad del ser consiste en la forma regular del devenir. Para Parménides el no ser justamente consiste en la pluralidad y el cambio. Pero Heráclito ve al ser jusnetro la sofística en la vida griega es muestra evidente el debate satírico expuesto por Aristófanes (452-380 a.C.) en su comedia LAS NUBES (Nepéric):
"Quien eres?, pregunta lo justo.- Una tesis.- Si, pero inferior a la mía.- Tú pretendes superarme, pero yo poseo la victoria.- Entonces, tu, ¿qué habili dad tienes?.- Yo invento razones nuevas". 8

Muy pronto este método de erudición cayó en desgracia. Más, pese a todo, se debió a los sofistas el mérito de haber trasladado la filosofía del campo cosmogónico al antropológico. Todo en la doc trina de Protágoras se refiere al hombre y éste debe ocuparse únicamente de las cosas humanas; "El hom bre es la medida de todas las cosas, de las que son, en cuanto que son; de las que no son, en cuanto que no son"... "En cuanto a los dioses, yo no soy capaz de saber si existen o si no existen; pues hay demasiadas dificultades para averiguarlo, en especial la oscuridad del problema y la brevedad de la vida". 9 tamente en el cambio, en la diversidad; ya que la ar monía de contrarios produce la unidad del proceso temporal. Para Parménides el ser está inmóvil porque en sentido temporal no tiene ni origen ni fin; el ser no se genera ni se aniquila. Así el principio de unidad no se da en la naturaleza, si no como con dición impuesta por la razón. Y mientras que en He ráclito la unidad radica en la totalidad de lo múltiple, en Parménides se trata de una unidad singular que excluye la multiplicidad. O sea, que la naturaleza o mundo de apartencias no puedé conocerse. Por eso su filosofía desemboca en la sofística.

<sup>8</sup> Aristófanes. - LAS NUBES (NEPÉRK). - Obras Completas traducción del griego por Federico Baraí bar. - Colección Clásicos Inolvidables Editorial "El Ateneo". - Tercera Edición. Buenos Aires, Argentina, 1958. - p.p. 155-221. Cf. Además Emile Bréhier "Análogo es el debate sobre el ideal de vida descrito por Eurípides en el Antíope entre el amigo de las musas y el hombre político." HISTORIA DE LA FILOSOFIA (Histoire de la Philosophie). - Traducción por Demetrio Náñez. Prólogo de José Ortega y Gasset Editorial Sudamericana. - Cuarta Edición. - Buenos Aires, Argentina, 1956. p. 278.

<sup>9</sup> Protágoras (485 a.C.).- Citado por Emile Brehier en Opus Cit. p. 279. Eurípides (480-406 a.C.) imbuído su teatro del pensamiento sofista, en las

La confianza en las virtudes naturales del hom bre es un rasgo que predomina en todo el pensamiento helénico. Por ello la moral adoptada por los so fistas tiene un carácter sensualista. Hipias, seyún dice Platón consideraba a todos los hombres como "parientes, prójimos, conciudadanos, por naturaleza, si es que no lo fueren por ley". La salvación de la humanidad por Zeris, según el mito de Protágoras con sistió en darles a los hombres las virtudes y dones necesarios para fundar comunidades y ayudarse los unos a los otros, perpetuando así la raza.

Esta fé en la virtud innata del hombre llevaba a la conclusión de que lo bueno y lo malo de una
acción se daba en la acción misma. Es decir, que
cada hecho lleva consigo su verdad o su mentira y
su bondad o su maldad. De ahí la flexibilidad de
los griegos con la conducta humana, pues no debían
establecerse leyes rígidas e inmutables desde un la
boratorio de legislación para que sirviesen de normas inflexibles. Por eso los sofistas consideraron
la ley como una invención humana de carácter artifi
cioso y opuesta, por ende, en cierta medida a la na
turaleza.

Las costumbres tradicionales que habían adquirido un valor religioso constituían la base de la obra de los legisladores. Los sofistas desconfiaban de los gobernantes de su tiempo y les achacaban que relacionasen las leyes con los dioses para mejor dominar a los humanos. Pero ello indicaba su falta de fé en los fundamentos de las leyes más que en la eficacia de las mismas. Sostenían que las leyes de bían basarse en lo perecedero de las cosas humanas.

BAQUIDES (Banxa) considerada como una de las mejores tragedias religiosas y que es un reverdecimiento último de las viejas creencias, escribe respecto a la vanalidad de pretender descifrar el arcano. Véase este trabajo LA EVOLUCION DE LA TRAGEDIA p. 35 y 36.



ست